El|Rpefundo
Significadajdel
ingam

La espiritualidad expresada en el lenguaje
de |la matematicay de la fisica

Y PraKrit s
;, Mundo Objetivo

\
L= im X BRAHMAN
. 4 > o0

|
"‘x._‘_ “ 0 Din\_;--/ (
= PersonaliAdo  Divimidad
- \, 7
Jiva
Ser
Individualizado Hdemaro E. Garcia M.




El Profundo Significado del Lingam
1% edicion. Julio 2011

Hecho el depdsito de ley
Deposito legal: 1fi07620111102480

e-mail: ildemaro33@hotmail.com



mailto:ildemaro33@hotmail.com

lldemaro E. Garcia Moya

EL PROFUNDO SIGNIFICADO DEL
LINGAM

LA ESPIRITUALIDAD EXPRESADA SEGUI\J EL LENGUAJE DE LA
MATEMATICA Y DE LA FISICA

“"El lingam es la verdadera y propia forma de la realidad.
La creacion del lingam (lingodbhava) es un anuncio del
advenimiento del Avatar como guia y lider”,



MATERIALIZACION DEL LINGAM POR
LA GRACIA DE SAI BABA

Hiranyagarbha Lingam
1999



LA FORMA DEL UNIVERSO

"Para Einstein’, que fue quien primero se ocupd de este problema
siguiendo sus propias teorias, el universo es un espacio eljptico. La geometria
de nuestro mundo no es la de Euclides® sino la de Riemanm®. Avanzar en linea
recta saliendo de la Tierra seria como viajar por la superficie de un eljpsoide, y
por tanto, al cabo de cierto tiempo, una trayectoria recta nos devolveria al
punto de partida’.

UNIVERSITAS. Gran enciclopedia del saber
La Matemética. Tomo 12

Universo y geometria

SALVAT EDITORES, S. A.

Esfera celeste en proyeccion eliptica donde se muestran en infrarrojo 1,6
millones de galaxias. La nebulosidad que cruza el mapa es la Via Lactea y no
puede ser eliminada con facilidad. Es un mapa 2D del Universo. Foto: 2MASS

! Einstein Albert: Fisico aleman (1879 — 1955), n. en UIm, naturalizado norteamericano 1940. Autor de numerosos
estudios de fisica tedrica. Formulo la Teoria de la Relatividad.

2 Euclides: Matematico griego, que ensefiaba en Alejandria durante el reinado de Ptolomeo (S. 111 a. de J. C.). Nos
ha dejado elementos, que son la base de la geometria plana actual.

% Riemann: Matematico aleman (1826 — 1866), que estudio las funciones abelianas y fue el creador de la geometria
no euclidianas. Investigo sobre las ecuaciones diferenciales y sobre los problemas de fisica matematica.

Funciones Abelianas: Funciones analiticas introducidas por N. H. Abel.

Abel, Niels Henrik (1802 — 1829): Matematico noruego que se distinguio por sus estudios sobre las funciones
algebraicas, elipticas y las integrales definidas.



LA FORMACION DEL UNIVERSO

"La creacion esta sucediendo desde mas alla de los principios del tiempo.
Primero, del ombligo del ser primordial, al que se llama Narayana en las
escrituras, surgio el loto. De este loto, el Seflor mismo se manifesto como
Brahma *: Brahma sintio el deseo de ver hacia todos los puntos cardinales por
lo cual desarrollo cuatro caras. Brahma se dio cuenta de que El mismo deberia
activarse para que pudiera producirse la creacion, para lo cual se sento en la
postura yoga de posicion de loto (Padmasana) y genero la idea de toda esta

creacion”.
El Bhagavata
Capitulo 31. Dudas y Preguntas

Brahma — Vishnu® — Shiva
( Trinidad Hind()

* El Dios Creador de la Trinidad hinduista.
% El Dios Conservador de la Trinidad hinduista.
® El Dios Destructor de la Trinidad hinduista.

Vi



\ %

. =

AGRADECIMIENTOS

9

Quiero expresar mi agradecimiento a Swami que con su infinita bondad me dio la gracia
de inspirarme en este tema de investigacion y a las personas que dispuso en el camino
demostrandome una vez mds que EL lo organiza todo.

A Jesiis Martinez, primer consultor y consejero, factor clave para la coherencia.
A Agapito Ramirez, por su interés y apoyo

A O. A. por sus observaciones

A Omayra Bolivar por su conocimiento

A Zoraida Méndez, Paco Ramirez, Carlos Rodriguez y a Freddy Sanchez por sus
libros especificos.

A Nelson Sanchez y a Javier Veldsquez por el disefio de la portada

A Freddy Sdanchez, Carlos Molina, Paco, Emilio Jaramillo y a F. M. por facilitar
sus equipos de computacion

A Soraya Contreras por haberme regalado el libro de electricidad y magnetismo,
hace muchos afios, sin pedirselo, y sin saber cual seria su propdsito.

A la organizacion Sai y a sus dirigentes por darme a conocer las ensefianzas y
experiencias con Swami.

A mis padres Inés Maria Moya e Ildemaro Garcia, a mi familia y amigos que
directa o indirectamente me dieron luces para completar la idea, y por supuesto: A
Euclides (s. IIT a de J. C.) Fibonacci (1170-1250), Newton (1642 - 1727),
Faraday (1791 — 1867), Rydberg (1854-1919), Einstein (1879 — 1955) Born
(1881-1970), Eisenbery (1901-1976) y a Stephen Hawking por sus
investigaciones y descubrimientos.

Vil



Dedico la presente investigacion a
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba.
Fuente de todo Conocimiento,
Poder y Bienaventuranza

No sean afectados por la ilusion (Maya). El intelecto (Buddhi) en ustedes es el testigo de todas las
cosas en este mundo objetivo. Estas cosas mundanas limitan y dan color al intelecto; ellos lo
afectan y lo plasman en la conciencia (Chaitanya). La ilusion es solo el intelecto que se afecta por
todo, deformado y retorcido por las impresiones de todo. Por lo tanto, la conciencia espiritual que
no se ve afectada por la ilusidén - es decir, sobre la que el mundo ha fracasado para producir
alguna impresion - es el Sefior (Iswara). Por lo tanto, la persona que se esfuerza por llegar al nivel
del Sefior no debe ser afectada por la ilusion, ni impresionada por el mundo. ¢;Como se puede
permanecer inafectado? A través del andlisis, la racionalizacion, la indagacion sin temor, y la
razén pura. Para adquirir esta razon analitica (Viveka), formar parte de la tarea de promover el
bienestar de cada ser en la naturaleza es esencial.
Pizarra de Prasanthi Nilayam
8 de Marzo de 2011

VIl



INDICE

R o o | = N I AN G4 [0 ]\ R 1
I1. INTRODUGCCION.......oiiiiiieiieeeeeis ettt es s esas s nss s enessss st 3
111. ALGUNAS IDEASY CONCEPTOS BASICOS.....ooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaen, 5
V. EXPERIENCIA PERSONAL ....ootiiiiiiiiitiiieiieeieeeeeeeeeeeeeeseessesessssssssssssssssssens 9
1. EL LINGAM ESTA EN NUESTRO SER INTERNO ..................oo. 18
2. DEFINICION GEOMETRICA DEL ELIPSOIDE........ccccooeiiiiiiiiinnnns 20
2.1 DefiNICION de BlEMENTOS .......vii ittt be e e bae e 21
2.2 Trazado d€ 18 lIPSE ...cuviiieieieie ettt nne e 21
2.3 FOrmMacion de liPSOITE. ..........coeiiiiriiieeeiee e 22
3. DEFINICION GEOMETRICA DEL LINGAM.......ccoooiiiians 23
3.1 LOS TOCOS (FL Y T2) . bbb 25
B2 EJES A 18 BlIPSE ..ttt e 25
3.3 EJEMAYON AB ... 25
SAEJEMENOT CD .ottt ettt et ae e e naeerenre e ne e 27
3.5 VAILICES D Y € oottt bbbt 28
3.6 VEIICES ALY B oottt ettt r e e ne e 29
REFLEXIONES ... 31
O A 1Y/ 32
4.1 Karma VIdas QNTBIIOTES ......cicvieeiirieeiteeeiteeesteeesteeesbee s sabeeesateessrreessbeeesbeeesbeeesnseeesnsens 32
4.2 Karma Vida aCtUAL...........covuiiiiiiii ettt st sbe e re e sbee s beenbee s 34
5. ECUACION ESPIRITUAL DE LA ELIPSE. ... 38
T Y N = T F R 40
7. ECUANIMIDAD ... .o ssssaans 45
REFLEXIONES ... 48
8. CICLO DE NACIMIENTO Y MUERTE.......ccooo s 49
REFLEXIONES ... 52
9. DANZA COSMICA ..ottt ettt ee e 54
REFLEXIONES ... 58
10. IDENTIDAD DE DIOS........cooo 59
11. RENACIMIENTO ..o 63
REFLEXIONES ... 65
12. LALIBERACION. ... 66
13. EL MUNDO TRIPLE ... 70
REFLEXIONES ... .ottt s e e e e neeeaaaes 17
14, SINCRONIZACION ...t ee e e ee e e e e 80
15, LA BEVOLUCION. ...ttt e e e e e s e neeraaans 83
REFLEXIONES ... .ottt e e e e e e e e reeeaaaas 90
16. ANALISIS ESPIRITUAL DE LA CURVA EVOLUCION................... 91
16.1 EStado de OSCUIIAAA ...........eeiiiieeiiie ettt eare e e rae e aee e 92
16.2 EStado de PeNUMDIA ......ccuviiiiiie ettt s 93



16.3 EStado de BUSQUEAA. ........cceiierieieiesie ittt st st 93

16.4 EStado de SADIOUITA .......coviiiiiie ittt st e 94
REFLEXIONES ... .ottt ettt ettt s st e e e e et e e e e s s s e e e eeeeeeesannes 95
17. EL SENDERO DE LA AUTOREALIZACION.......vvvveiieieeeeeeeeeii, 97

A =S = To [ o [ @ 1Yot o - o TR 98

17.1.1 Validacion NUMEBIICA ......c.veeiieeieiiriie ittt sbae e ssbee e 98

17.2 EStado de PENUMDIA .....coviiiiiie ittt br e s bae e aae e 98

17.2.1 Validacion NUMEBIICA ......c.ueeiiveieiiriie sttt sbae e s sbee e 99

17.3 EStado de BUSQUETA..........ccueeieiieiiee e 99
17.3.1 ValidaCion NUMETICA ......cocuveeiieiie ittt ettt e e s bae e s 101

17.4 EStado de SabIidUITA .......ccvviiiiie ittt s ba e e ebae e 101
17.4.1 ValidaCion NUMETICA ......cccuvieieviie it stie ettt e e s sra e e s raeesareas 102

17.5 Estado de DIVINIAA .........oooiviiiiiiiiciec ettt 102
17.5.1  ValidaCion NUMEBIICA.......ccocueeeieeiie ettt 103
REFLEXIONES ... .ottt e e e e r et et s e e e e e e e e eeaanaes 106
18. VIAHACIA LA GRACIAY LALIBERACION......cccoovveeiiiieeeiiviiiinns 109

D LA O TRV F=T T TR 113

D I TV B I - Yo=Y [0 (=1 ] (=R 114
REFLEXIONES ... .ottt e e e e r et et s e e e e e e e e eeaanaes 115
19. LA DISCIPLINA DE LA LIBERACION......coiiiiieieiiieeieee e 117
REFLEXIONES ... .ottt e e e e e e vt s e e e e e e e e eenaaaes 125
20. LAILUMINACION. EL ESTADO DE SABIDURIA .......ccccccvvn. 129

P20 I 1 1 11T 1 TR 132

20.1.1  Significado de los Sistemas Fisico-Espiritual ............cccccoooeviieiiiieiiciecienn, 135

20.1.1.1 FreCUBNCIA FISICA ....eciieiiiieeie ettt ettt e s e s b e s eaneas 136

20.1.1.2 FrecuenCia MENTAL ............ocviiiiiiiiee ettt e st e e e ebaee e 137

20.2 La Huminacion (EStado DIVINO) ........cccoveiiiieiecic s 138
REFLEXIONES ... oottt ettt st e e e e et et e r e e e e e eaeeeesnnaes 140
21. LIBRE ALBEDRIO ...ttt 145

21.1 Principio de Incertidumbre en la EVOIUCION ............cccooveiiiiiiiicc e 149
REFLEXIONES ... .ottt s e e e e e et e et r e e e e eeaeeeesnnnes 153
22. EL MOMENTO PRESENTE ..ottt e e 156
REFLEXIONES ... oottt ettt st e e e e et et e r e e e e e eaeeeesnnaes 163
23. ESPECTRO DE EVOLUCION......ut e 164
P o I O 2N 1Y, 1 = LT 168

24.1 Las Leyes de la ManifestaCion ............cccooveiieii e 170
REFLEXIONES ... oottt ettt e et e e e s e s s e e s e an e e e eeranneees 173
25. EL CAMPO DE FUERZA DEL UNIVERSO.......ccoovvvieiiiiiiieiiiee, 175

P T R I 11T 0 [T U =T 2 TR 177

25.2 ENEIGIA....eciuiiieite ettt ettt ettt et e et e e e naeenreeaa e be e teenaenre s 182

25.3 Significado del Amor por medio del analisis matematico: ...........cccceevvriverviiennnnn 185
REFLEXIONES ... .ottt ettt e e e e e e e et n s e e e e e e eneeeanaes 187
26. EL UNIVERSO oottt ettt e e n et 189



26.1 Via 08 ESCAPE ..o.veiveieietieiieieite ettt bbb 193

REFLEXIONES ... ..o et e e 199
27. PROCESO DE FUSION ...ttt 202
27.3 EICIelOo Y La FUSION.....c.oiiiieie ittt 208
REFLEXIONES ... ..ottt et e e 211
28. ELINICIOY EL FINALDE LOSTIEMPOS ..., 213
28.1 PrinCipio del TIBMPO ....coiviiie ettt sre s 213
28.2 FINAl del TIBIMPO ...ouiiiiieieie e 214
REFLEXIONES ... ..o et et e e 220
29. DE VUELTA A LA MANIFESTACION......coooiiieeeeeeeeeeeeeeenen, 222
29.1 YO YO Y YO SOY coiiiiiieiie ittt sttt sttt 224
29.2 CicClO A€ 12 CrEACION ..ottt 227
REFLEXIONES ... .o ot e rre e 232
30. BRAHMAN — EL UNO ... 235
31. LA DIVINA PROPORCION .....ooiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 239
31.1 CAlculo del NUMETO (0 ....ovveveiiieiiiieiee et 239
31.2 Significado mistico de la secuencia FIbONacCi..........cccccvvvieiieiciiciiee e 240
32. LARELATIVIDAD Y LA ESPIRITUALIDAD ......cccoooeeiiiieeeceene, 248
REFLEXIONES ...ttt e nrrae e e 254
33. PENULTIMO CAPITULO ..ottt 256
BIBLIOGRAFIA ...ttt e eabree e e 267
DISCURSOS DIVINOS. ... .ottt sne e naenaeneas 268
REVISTAS ..ttt bbbttt ettt st b et et esbeereeneeneeneas 269

Xl



I. PRESENTACION

Hoy por hoy, sentimos el apremio de buscar denodadamente el acertijo de la vida. Pero
solemos darnos tantos golpes con la misma piedra, que a la postre, ain con el dolor producido
por su efecto, no nos damos por entendido, que la solucion de lo que buscamos tuvo su origen
en la causa que lo produjo. ¢De donde venimos, qué hacemos y hacia donde vamos? ¢Cual es
la causa, cual es el efecto? Esa parece ser la mas velada pregunta, que suele indagar el
buscador espiritual, nacimiento tras nacimiento... Hasta que al fin de ese largo ciclo de
sufrimientos y alegrias, de ir y venir, de errar y enmendar, de llorar y reir, se obtendrd como
recompensa de ese loable peregrinar, el sublime salto hacia las dimensiones celestiales y la
comunién definitiva con los preceptos del Creador.

Esta busqueda nos lleva a indagar, por muchos eones de tiempo, el alfa y el omega de
la existencia misma. Bien sea en el cuerpo fisico propio de este mundo, o en la sutil
consecuencia de la que nos hemos hecho acreedores desde muchos nacimientos previos.

Después de estas introductorias palabras, me permito presentarles a los sempiternos
lectores de las cosas de Dios, un libro que si se lee desde la perspectiva del amor, puede ser
comodamente entendido y perfectamente asimilado. Tal es el caso de este libro, que lleva por
titulo “El Profundo Significado del Lingam”, escrito por lldemaro Garcia Moya, un devoto
del Sefior y profesional de la ingenieria mecénica, nacido en tierras venezolanas. Tierras con
montafias de gran altitud, donde se recrea el condor de los paramos andinos, y a quien los
avatares de la vida lo ha llevado a desentrafiar, cual bendicion, el acertijo que guarda dentro de
si el lingam, esa forma geométrica concebida y emergida desde sus entrafas, por la Divinidad
Viviente Bhagavan Sri Sathya Sai Baba.

Es a lldemaro Garcia a quien se le ha procurado ese sagrado toque de sabiduria, para
que como depositario de ese conocimiento — mas alla de lo meramente secular — y con
dominio cientifico de los modelos geométricos y fisico-matematicos, le de sentido, forma y
explicacion, al profundo mensaje que guarda dentro de si, lo que espiritualmente es creado y
materializado por Sai Baba, desde su divino Sankalpa (Divina Voluntad). Vale decir, el
lingam, o sea, la forma béasica que estéa en la raiz de toda creacion. Lo que dicho en términos
indios significa: “del Brahman Uno emerge Shiva — Shakti, el padre y Madre de todo lo que
existe”. O también darle explicacion por el aserto que nos da el australiano Howard Murphet,
desde su libro “Sai Baba el Hombre Milagroso”, Cap. IV:

...Es significativo también que la forma elipsoidal o lingam, que
simboliza el principio Shiva — Shakti, juegue una parte fundamental en la
estructura y funcionamiento del universo. Esta, por ejemplo, en la base de toda la
materia dentro del atomo donde los electrones aparentemente se mueven en
carreras elipticas alrededor del nucleo central. Por otra parte, a nivel solar,
encontramos los planetas describiendo érbitas elipticas, no circulares, alrededor
del sol.

Es dable inferir, después de leer esta extraordinaria declaracion de Murphet, que la
forma o la trayectoria eliptica esta presente tanto en el micro como en el macro universo.

Ildemaro Garcia, desde el Téachira-Venezuela, les ofrece a todos los aspirantes
espirituales del mundo, este precioso regalo —“El Profundo Significado del lingam”—. “Asi,
el lingam, como representacion de Dios, nos reserva las ensefianzas de la Creacion vy el



proposito de la vida.” En la que cabria preguntarse: “;Por qué el lingam tiene esa forma
geométrica? ;Por qué es un elipsoide? Al generarse estas interrogantes, se inicia la basqueda
de la respuesta, la cual radica en encontrar cual es la relacion que existe entre la estructura
geométrica y la ensefianza espiritual.”

“El Simbolo Divino de la Creacidon”, como también se le ha dado en llamar a esta
sublime creacion matematica, guarda dentro de su caracteristica forma elipsoidal, un profundo
mensaje cientifico-espiritual, al que hubo que abordar con resolucion y sapiencia. Dice el
ingeniero lldemaro Garcia: “nada fue forzado, todo aparecié espontaneamente del analisis
matematico. Y en otro contexto también dice... por ende, “El desarrollo de esta investigacion
encamina el anélisis desde lo simple y superficial a lo simple y profundo.”

¢Tuvo lldemaro Garcia que pasar por el doloroso sufrimiento de un accidente
automovilistico, el afio 1985, quedando bajo estado inconsciente por mas de 40 dias, para
que en €l se pudiera revelar el llamado de lo incognoscible? Estas preguntas siendo ain un
estudiante universitario se las formulé por més de 12 afios, quedando imbuido desde ese
circunstancial suceso, por el mas hermoso y sutil llamado del Atman por el atma.

En sus propias palabras se puede sentir el impacto de esa interesante experiencia,
que solo las viven aquellos que estando preparados para recibir el llamado del Maestro,
despiertan en el lugar, el momento y la circunstancia indicada. En ese sentido nos dice:

...Una de las experiencias mas importante y significativa, que valio el
accidente, fue cuando me pregunté: “;Quién es Dios?”. Sabia o intuia que el
vacio que sentia era por causa de la poca investigacion espiritual. Asi que recurri
a los textos espirituales como la Biblia y otros libros esotéricos. Leia sus
mensajes y trataba de comprenderlos. Estoy seguro que Dios sabia el anhelo con
que lo estaba buscando y me dio una gran Revelacion: Me encontraba en mi
habitacion sentado en el piso, investigando la Biblia, y alli me llegé un
pensamiento: “Cuando le hablo a Dios se lo estoy pidiendo a una parte de
mi”. En ese instante me levanté rapidamente del suelo, me senti livianito, y me
paré erguido. Me di cuenta que no tenia que buscar a Dios en ninguna parte,
porque El esta dentro de mi. A partir de esta Revelacion caminaba seguro, con
paso firme, sabiendo que también soy hijo de Dios igual que Jesis. Fue un
estallido, un relampago de conciencia.

Ildemaro Garcia, hace acopio de sus habilidades cognoscitivas, para llevarnos desde su
buen juicio profesional, la conjugacién de dos ciencias; como lo son: lo cientifico y lo
espiritual. Uniendo por supuesto, lo incognoscible y espiritual, con el manejo secular de lo
matematico. Y desde esa perspectiva, tomar como referencia las definiciones universales de
Albert Einstein, sobre la invariabilidad de la velocidad de la luz, asi como los enunciados
euclidianos, newtonianos y cartesianos. Luego nos lleva y nos recrea con sencillos ejercicios
numéricos, que explicados en el més llano dialecto matematico, nos van adentrando en la
interrelacion que existe entre el hombre, el Universo y la grandeza de su Creador.

Om Shri Sai Ram
José Agapito Ramirez Montes



Il. INTRODUCCION

A través del tiempo el humano ha comprobado que la realidad y la ilusion son relativas
al individuo o a los intereses personales, lo que es muy real para algunos puede carecer de
significado para otros. Como verdadero se considera todo aquello que no cambia en los tres
periodos del tiempo: pasado, presente y futuro, ademas hemos comprobado como en la vida
todo cambia o esté sujeto a cambio. ¢Donde podemos encontrar la verdad absoluta? o ¢Quién
nos la puede ensefiar?

El més alto objeto de adoracion en el plano fisico es el lingam (piedra elipsoidal), el
cual puede ser encontrado, en forma natural, en algunas cuevas y rios de la India; sin
embargo, en la actualidad, tenemos la fortuna de contar con la presencia fisica del méas grande
Avatar ’ que ha llegado a la tierra (Poorna Avatar) Sathya Sai Baba. El extrae de su interior el
lingam como simbolo de Su creacion, afirmando que es lo més adecuado para representar al
Sefior.

El presente libro trata de descifrar los mensajes ocultos en el lingam, por medio del
analisis matematico y de la fisica, sirviendo, asi mismo, para presentar los mensajes de Swami
y demostrar la unicidad de todo conocimiento humano hacia la indagacién interior de nuestro
ser y acercarnos a nuestro Padre Creador.

En el desarrollo de la investigacion va en forma paralela el analisis matematico y las
ensefianzas de Sai, ademas de otros libros esotéricos. De una forma coordinada se recopilan
mensajes de Sus discursos, permitiendo el ensamblaje de ellos, y de esta forma ayudar a los
buscadores a la comprension de la Verdad, del Universo y de nosotros mismos.

El libro se divide en cuatro secciones. En la primera seccion se establece el marco de
referencia para desarrollar el estudio: el sistema de coordenadas y conceptos primordiales en
el &mbito espiritual, con su correspondiente representacion en el modelo de la elipse y el
elipsoide. Esta seccidn esta comprendida en los capitulos 2 al 14.

En la segunda seccion se calcula el modelo matematico de la evolucion (Curva
Evolucion o Dharma), primordial para el desarrollo del estudio. Al relacionar la Curva
Evolucién con el modelo matematico del lingam, se evidencian los diferentes estados
evolutivos donde puede estar la conciencia, ademas el analisis vibracional de las partes fisica,
mental y espiritual, demostrando su relacidon con la evolucion del ser humano. Define el
camino a transitar para la fusion. Esta seccidn esta comprendida por los capitulos 15 al 20.

En la tercera seccidn entran en juego los métodos fisicos y mecanicos para analizar los
conceptos de Energia y Trabajo, donde por motivo de la alta velocidad (préxima a la de la
luz), la masa (conciencia) aumenta. En esta seccidn se toma el Principio de Incertidumbre de
Heisenberg y la radiacion de luz del atomo de hidrégeno. Se propone un modelo magnético
del universo inmerso en el Campo del Amor. Esta contenido en los capitulos 21 al 28.

La cuarta seccidn abarca los aspectos cosmologicos, Se emplean los términos big bang,
como inicio de los tiempos (OM) y su final como el big crunch (FUSION). Equipara al
hombre con una estrella con sus procesos de expansion y contraccién (amor y apego).
Pertenece a los capitulos 29 y 30.

En el capitulo 31, se trabaja con la Divina Proporcion, EI Ndmero Aureo o De Oro, se
consigue el significado mistico de esta relacion; ademas, y muy importante, se calcula la

" Una encarnacion de Dios.



velocidad limite maxima que puede alcanzar un cuerpo en el universo, el cual puede ser
utilizado para el disefio de la teoria de la gran unificacion (TGU).

En el capitulo 32 se presenta la equiparidad de la Teoria de la Relatividad de Einstien
con la relatividad de los procesos evolutivos en el camino a la Liberacion.

El capitulo 33 presenta una sintesis del estudio, aportando consejos para la salud fisica,
mental y espiritual.

La demostracion matematica va acorde con la seccién del libro y ésta Ultima contiene
la secuencia formal en el lenguaje matematico; sin embargo, no debe existir temor para los
lectores que no dominen estos procedimientos y simbologia, ya que el analisis va apoyado por
medio de graficos en sintonia con los Mensajes de Sathya Sai Baba.

Asi como la maya es “la ilusion cdsmica mediante la cual la verdad es velada”, se
presentaran reflexiones con el resultado del anélisis matematico del modelo que representa al
lingam, dandonos informaciones que no habiamos llegado a visualizar a simple vista. Nada
fue forzado, todo aparecié espontdneamente del andlisis matematico, y luego, en la
investigacion, los Mensajes de Sai sustentan las relaciones desarrolladas.

El analisis demuestra que todo esta sostenido por el amor y a traves del desapego,
con conocimiento de causa y de accion, se logra la liberacion.

Nunca me imaginé que el libro tocaria aspectos tan interesantes y profundos de la
existencia. Cada vez que terminaba un capitulo o una seccion del libro pensaba que ya habia
terminado, pero, no obstante, llegaban a mis manos un aspecto nuevo a analizar.

En mis visitas al centro devocional, Baba, a través de su Mensaje Divino, me aportaba
material justamente acorde con el tema que investigaba en ese momento, ademéas de otros
juegos divinos (lilas).

El libro recopila Mensajes de Swami y utiliza las matematicas y la fisica para ilustrar, a
las mentes racioanales de occidente, las verdades fundamentales, asi mismo, trata de descubrir
la ensefianza simbolica del lingam y enlaza el propoésito espiritual de la ciencia.

A continuacién les presento mis sinceros comentarios acerca del tema que nos ocupa.
A propdsito, entre lagrimas y alegrias, me diverti mucho.

Om Shri Sai Sarvantaryamini Namah
Me inclino ante el Sefior Sai, el motivador interno de todos.



I11. ALGUNAS IDEAS Y CONCEPTOS BASICOS

El lingam es conocido como “El Simbolo Divino de la Creacion”, asi que en él estan
contenidas las respuestas a todas las preguntas y dudas que los buscadores espirituales pueden
formularse y que los Maestros o Gurus han ensefiado a lo largo de la historia.

El lingam de Shiva pertenece a la clase de simbolos hindies “naturales”,
que son usualmente matematicos en su forma. Estos simbolos son llamados
“naturales” porque no solamente representa una realidad, sino que en cierta
medida son los vehiculos reales del poder de esa realidad. EI lingam es un
elipsoide, simboliza a Shiva — Shakti; o sea el principio de la polaridad primaria
de las fuerzas positivas y negativas. El Universo entero estd basado en este
principio de los opuestos.

Sai Baba EI Hombre Milagroso
Cap. IV. Oh Mundo Invisible

Einstein dijo en una oportunidad “Dios no juega a los dados con el Universo”, es decir,
que la Voluntad Divina no es al azar, sino que responde a un célculo preciso en toda su
magnitud. EI lingam viene a ser una representacion de esta voluntad, el cual es ofrecido para
que la humanidad investigue y descubra su significado.

El lingam es por lo tanto la forma basica que esta en la raiz de toda
creacion.

Para poner el asunto en términos hindues: el Brahman Uno emerge
Shiva — Shakti, el padre y Madre de todo lo que existe. Debemos notar al
respecto que Shiva es no solamente un aspecto de la Divinidad Trina y Una -
el aspecto de la destruccion y regeneracion-, sino también el Dios méas
elevado, el Padre de todos los dioses, el logos cosmico (...)

Es significativo también que la forma elipsoidal o lingam, que
simboliza el principio Shiva — Shakti, juegue una parte fundamental en la
estructura y funcionamiento del universo. Esta, por ejemplo, en la base de
toda la materia dentro del 4tomo donde los electrones aparentemente se
mueven en carreras elipticas alrededor del nucleo central. Por otra parte, a
nivel solar, encontramos los planetas describiendo orbitas elipticas, no
circulares, alrededor del sol.

Sai Baba EI Hombre Milagroso
Cap. 1. Oh Mundo Invisible

Como podemos observar la forma o la trayectoria eliptica esta presente tanto en el
micro universo como en el macro universo.

A continuacion Baba nos habla sobre el significado del lingam y sobre cual es la razon
para que El lo genere dentro de Sf en la noche de Mahashivaratri®.

8 En el mes de Magha, a la décimo cuarta noche se le llama Maha (Gran) Shivaratri. Esta es sagrada porque es
el dia en el cual Shiva toma la forma del Lingam para el beneficio de los aspirantes. Shiva es reverenciado como
la forma que tiene que ser adorada para la adquisicion de jiiana, sabiduria. “Jiana Maheswarad Ichad”, como
aconsejan los Vedas. Contemplen este dia y esta noche el Atma Lingam, el simbolo de la suprema sabiduria, y
convénznse de que Shiva esta en cada uno de ustedes.



Como es imposible para ustedes comprender la Divinidad, medir Sus
potencias y conocer el significado de Su manifestacion, a fin de atestiguar el
hecho de que la Divinidad esta entre ustedes se hace necesario que Yo haga
evidente este atributo Mio. De otro modo, la atmdsfera de odio, codicia,
envidia, violencia e irreverencia abrumara a los buenos, a los humildes y a
los pios. El lingam es un simbolo de “Lo sin Comienzo y de Lo Sin Fin”, o
sea, del Infinito. Es como algo amorfo o Nirakara. “Li” viene de Liyathe
que significa “Aquello en lo cual todos los nombres y todas las formas se
funden”, y “Gam” de Gamayathe, que quiere decir “Aquello hacia lo cual
todas las formas se dirigen”. Es el simbolo mas apropiado para representar
al Sefior omnipotente, omnisciente y omnipresente. Todo comienza a partir
de El y todo termina en EL

Vision de lo Divino
Cap.V. La Produccion del lingam o Lingodbhava.
El Simbolo Nacimiento de Dios en el tiempo y en el Espacio

Swami, permite tratar de descubrir el significado del lingam, guia y esclarece el
entendimiento.

ASATO MA SAT GAMAYA
Oh Sefior de lo irreal, llévame a la realidad

TAMASO MA JYOTIR GAMAYA
de la oscuridad, llévame a la luz

MRITYOR MA AMRITAM GAMAYA
de la muerte, llévame a la inmortalidad

Los invito a abrir la mente, a romper los antiguos paradigmas y a ver las circunstancias
de la vida con otra éptica. ¢Por qué tenemos que tomar las cosas como siempre lo hemos
hecho? ¢Por qué tenemos gue reaccionar? Es un trabajo constante de conciencia liberarnos de
lo que consideramos como deben ser las cosas.

El que tiene la mente estrecha es en verdad un cadaver viviente.
Deben tener siempre una mente amplia. Podran encontrar a la Divinidad
instalada en el corazdn del que tenga estos sentimientos expansivos.

Divino Discurso del 24 de Julio del 2002
Gurl Purnima

El humano en su comportamiento estd propenso a actuar de una manera mecanica,
como reaccion a un estimulo, lo cual es apropiado sélo a las piezas mecanicas, que se mueven
ante el conjunto de fuerzas que desequilibra su estado. No pueden hacer otra cosa; en
cambio, la libertad del ser humano esta en no reaccionar mecanicamente, porque cuando
nos demos cuenta de nuestra esencial realidad y actuemos conforme a ello, obtendremos el
amor y la paz.



No me digan que no les importa toda esta beatitud, que estan
satisfechos con el engafio y no estan dispuestos a sufrir los rigores de la
vigilia. La naturaleza basica de ustedes, créanme, odia esta aburrida y
pesada rutina del comer, del vivir y del dormir. Busca la liberacion de las
ataduras a lo trivial y lo temporal. Cada uno ansia por ello en el fuero de
su corazén. Y esto se adquiere en una sola tienda: la que tiene por rétulo
Contemplacion del Ser Superior, la base de toda esta apariencia.

Sai Baba y el Psiquiatra
12 El Punto Dorado

Asi, el lingam, como representacion del Dios, nos reserva las ensefianzas de la
Creacion y el propdsito de la vida.

¢Por qué el lingam tiene esa forma geométrica? ;Por qué es un elipsoide? Al generarse
estos interrogantes se inicia la busqueda de la respuesta, la cual, radica en encontrar cual es
la relacidon que existe entre la estructura geométrica y la ensefianza espiritual. Para ello
se toma como primer paso, el estudio matematico de su forma geométrica. Este andlisis dara
la base para demostrar la armonia de las ensefianzas espirituales transmitidas por EI Alma
Suprema, nuestro amado Bhagavan, y descubrir nuestra identidad.

La meta y destino de todo el trabajo propio es avanzar de la
conciencia del cuerpo hacia la conciencia de la vida y de la conciencia de la
vida hasta la Conciencia Divina.

Sadhana, el sendero interno
11 El Significado de los Festivales Hindues
3. Maha Shivaratri

Con relaciéon a las actividades comunes, las cuales estdn enmarcadas con todo lo
relacionado con la vida mundana, la podemos analizar como un problema aritmético simple de
relaciones lineales.

Todo en la vida son problemas de aritmética, porque en la ley natural, en
la naturaleza humana, no hay sino cantidades y relaciones, causas y efectos.
Pedro Maria Parra
La Educacion de la Voluntad
11l Auto - educacion

Mientras que para el analisis matematico en relacion a la Conciencia Divina, entran en
juego relaciones no contempladas en los nimeros reales como el término infinito ().

Para los que ansian alcanzar el Jiiana (conocimiento), hay cuatro
medios o instrumentos; ellos son: pada, bija, sankya y rekha. Pada
significa los Vedas y los Smritis que buscan explicar a éstos. Bija connota
toda la gama de mantras aprendidos directamente del gurd. El Sankya es de
los dos tipos: vaidika y loukika. Vaidika Sankya significa los célculos y
analisis cuantitativos de los mantras; Loudika Sankya se refiere a los
nameros y a sus interrelaciones con el mundo exterior y con las actividades
humanas. Reka forma parte de la actividad de upasana mencionada en los
Vedas y el Loukika Reka es parte de las matematicas del universo.

11 Upanishad
5 Upanishad Brihadaranyaka



A medida que se desarrollaba el analisis, durante la investigacion, aparecian nuevos
significados escondidos en la estructura geométrica; los cuales, se equipararon con los
Mensajes de Sathya Sai Baba para asi comprobar su veracidad y de esta forma tener un
método grafico que contenga las ensefianzas primordiales en el &mbito espiritual y descubrir
sus implicaciones, pudiendo afirmar que la matemética nos permite expresar lo que la
intuicion® nos dice.

El simbolo desde el punto de vista matematico, representa un modelo que permite
comprender y visualizar las relaciones existentes entre las variables que lo componen vy, a
través de él, podemos inferir el comportamiento de la realidad que representan.

“Lingam” significa un “simbolo”, el simbolo de la creacion, el
resultado de la actividad de los tres gunas™ y de Dios. Quien los impregna
y les da sentido y valor. Cuando ustedes adoran el “lingam”, deberian

hacerlo con la fe en este significado simbdlico.
Sadhana el sendero interno
Los tres gunas o cualidades de la materia (4.)

La investigacion se encamina desde lo simple y superficial a lo simple y profundo.

“Las cosas deben ser hechas tan simples como sea posible, pero no
simpleza”
Albert Einstein

En el lingam esta ilustrada la Verdad y el Camino a seguir para fundirnos con la
Divinidad.

La matematica, ciencia material, es indispensable para la discusién
inteligente de los aspectos materiales del Universo, pero tal conocimiento no
es necesariamente parte de la comprension mas elevada de la verdad ni de la
apreciacion personal de las realidades espirituales.

El libro de Urantia. Cap. 12.
El Universo de los Universos
9. Lasrealidades personales

% Intuicién: Procedimiento por el cual se obtiene un conocimiento inmediato sin utilizar el pensamiento 16gico
(Enciclopedia de Psicologia. Diccionario de Psicologia. Tabla 1.2)

0 Gunas: Las tres cualidades, condiciones, comportamiento de la Naturaleza, Cualidades o atributos de la
materia. Caracteristicas humanas, tipos de conducta, cualidades y atributos. Se dividen en tres: rajas: actividad,
dinamismo, inquietud; satva: equilibrio, bondad, nobleza, sabiduria, apacibilidad; tamas: ignorancia, inercia,
torpeza, oscuridad. (El Gita de Sathya Sai Baba)



IV. EXPERIENCIA PERSONAL

En mi experiencia personal, la educacion que recibi ha estado enmarcada en el
ambito cientifico y circunscrito al mundo matematico y la fisica newtoniana. Estos
estudios han sido la base para analizar el mundo fisico, en cuanto a relaciones y funciones,
en el nivel mecénico.

Estudiamos, conocemos el mundo y en nuestro interior permanece ese anhelo de
descubrir porqué nacemos y para que Vivimos.

Deben tener fuerza fisica, fuerza espiritual y fuerza mental; y so6lo
una vez que tengan las tres pueden ser de real ayuda. El alimento, la cabeza
y Dios. El alimento es para el cuerpo, y necesitan un buen cuerpo para que
el cerebro pueda funcionar correctamente, de modo gque puedan pensar. ¢Y
por qué quieren esa cabeza y ese intelecto? Para aprehender aquello que
esta mas alla, y aquello es Dios.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
| enero 1968

En nuestro paso por la vida vamos almacenando experiencias agradables y
desagradables, las cuales estan contenidas en el &mbito formatorio en los diferentes niveles de
ella: infancia, juventud y madurez. Dependiendo de nuestro Karma pasado’!, estas
experiencias pueden resultar un freno que trata de impedir o de torcer nuestro propdésito de
vida y sin embargo, son las requeridas para alcanzar su recuerdo.

J. H.'%: Swami dice que nada le puede entregar a un corazon seco. ¢Por qué
estara seco un corazén?

Hasta esto Dios te lo da por tu propio bien. Si no tienes hambre, ¢con
qué objeto te podria dar alimento? Si tienes hambre y recibes alimento, es
algo dtil; pero si no tienes hambre y te da alimento, te indigestaras.
Algunas veces, aunque tengas hambre, Dios no te da alimento, justamente
para lograr que nos disciplinemos y controlemos. Imagina que estas en el
hospital; es imposible que te den todo aquello que puedas pedir. Se ha
establecido un horario y un régimen por tu propio bien. Dios refrena a
veces incluso una experiencia espiritual, porque Dios lo hace todo para el
bien del hombre. Nunca hace nada que lo pueda dafiar o producirle un
sufrimiento. Pero esa es la fe que deben lograr. Primero tienen que tratar
de comprender el hecho de que el deber es Dios, y luego comenzar a cumplir
con ese deber.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
| enero 1968

De esta manera, a medida que pasa el tiempo, y éste pasa inexorablemente, nos vamos
cristalizando, solidificando, de modo que para disolver esa concha que se formo, es necesario

1| a ley de causa y efecto de la compensacién moral por actos llevados a cabo en el pasado (Sai Baba y el
Psiquiatra)
12 Dr. Jhon Hislop



recibir un choque consciente que nos de la oportunidad de confrontarnos con la realidad y asi,
derribar o demoler la torre de nuestro ego y de lo que creemos ser.

Pero tl no eres el ego. TU eres la verdad. EIl ego no es la verdad.
Todo tipo de discusiones y argumentos como éste no son sino palabras. No
comprenderas nada sin una préactica espiritual. Un ejemplo: Alguien nos
pregunta qué es el azicar. Decimos que es parduzca, algo arenosa, porque
la conocemos. Pero la dulzura no tiene forma. De modo que puedes
describir el azucar, pero no puedes describir el sabor, puesto que el sabor
no tiene forma. Hay tantas cosas que no conocemos aunque pertenezcan al
mundo, y no las imaginamos ni nos preocupamos por ellas. Si sélo
sintiéramos intensamente a Dios, en lugar de entrar en tantas discusiones y
leer tantos libros! Debemos meternos en el campo de accidn y probar. Aun
si alguien escribe un libro al respecto, se tratara de su experiencia espiritual
personal.
Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
| enero 1968

Permitanme compartir con ustedes una experiencia que cambio la forma como tomaba
la vida. Asi, puedo dividir mi vida en antes del accidente y después del accidente. Considero
recibi un chogue consciente, que indujo a interesarme en el area espiritual.

Les relato los momentos mas significativos que marcaron el nuevo curso de mi
existencia.

En agosto de 1985, un grupo de amigos y Yyo, celebrdbamos nuestras ultimas
vacaciones de estudio previas a la culminacién de la carrera Ingenieria Mecanica. Residiamos
en una casa de campo cerca del Parque Nacional Morrocoy, en el estado Falcén, Venezuela.

Al tercer dia de nuestra estadia nos desplazabamos por una carretera de tierra, desde la
casa hasta el Parque, donde abordariamos una lancha que nos permitiria visitar un grupo de
islas llamadas Los Cayos. En el trayecto ocurrid un incidente donde el vehiculo (Jeep
Renegade con techo de lona) volcd y los integrantes menos el chofer, por estar sujeto al
volante, salimos despedidos de él. Los pasajeros de la parte trasera fueron los mas afectados,
Alfonso Pacheco Fernandez, 21 afios, excelente estudiante, que por su grado de inteligencia,
servicio y vocacién considero ha sido el mejor estudiante de la Universidad™, y mi persona,
22 afios. Alfonso se fractur6 el cuello, lo que le ocasiond la muerte instantanea, al copiloto,
Carlos Arturo Ledn Morejon, buen amigo, de gran corazon, compafiero de mi infancia, heridas
leves en la cabeza, brazos y piernas. Mi persona presentd el siguiente cuadro clinico, segun
informe médico:

Paciente masculino de 22 afios, quien sufrid politraumatismo en accidente
de transito el dia 10-8-85. Ingres6 en Centro Clinico privado en Valencia', en
estado de coma (escala de Glasgow = 6).

El TAC®™. Cerebral demostrd contusién hemorréagica frontal derecha.
Ingresa a este centro® el dia 22-8-85, en malas condiciones generales,
deshidratacion moderada.

3 Universidad Nacional Experimental de Tachira. Edo. Tachira. Venezuela
4 Centro Médico “Guerra Méndez”

!> Tomografia Axial Computarizada

1® Hospital Militar “Dr. Carlos Arvelo”. Caracas. Venezuela

10



Herida de drenaje en hemitérax izquierdo disminuido del murmullo
vesicular y crepitantes en hemitérax derecho.

Neuroldgico: estuporoso’’ , Glasgow = 12, responde a estimulos sin
focalizacion neuroldgica.

Se ingresa con el diagnostico de:

1) TCE." severo.

2) Fx." del maxilar.

3) Neumotédrax izquierdo
4) Neumonia derecha

El 30-8-85, se practico TAC. Cerebral donde se evidencid coleccién sub-
dural frontal bilateral.

Se préctica craneotomia frontal bilateral, drenaje de higroma sub-dural
bilateral.

Se repite TAC. Cerebral el 7-10-85, donde persisti6é coleccion sub-dural
frontal bilateral. Fue intervenido para drenaje de higroma; presenta evolucion
clinica satisfactoria.

El paciente egresa el 17-10-85, buenas condiciones generales sin déficit
neuroldégico.

La experiencia fue muy interesante y digna de ser contada, ya que fue volver a ser
nifio, volver a nacer. Tuve una gran pérdida de memoria y considero fue lo mismo que
eliminar la mente, se cayeron los paradigmas que se habian formado a lo largo del tiempo y
dejo paso libre para captar otras impresiones y mensajes. Fue ver todo por primera vez.

Citaré algunas de las experiencias mas impactantes en el proceso de recuperacion:

La inconciencia dur6 méas de 40 dias, luego de los cuales, me relacionaba con mis
familiares, hablaba y caminaba. Sin embargo no recuerdo nada de ello. Hasta que lleg6 el
momento en que logré fijar la atencion en las cosas a mi alrededor y reconocer a mis
familiares. Sufria una incongruencia entre los nombres de las personas conocidas y sus
formas. Una vez me preguntaron por el nombre de mi padre y no lo recordaba. Por cierto he
de hacer notar que naci, la primera vez, por medio de mi madre y mi padre se entregé tanto a
mi, en el hospital, que considero volvi a nacer gracias a él. A raiz de este hecho lo perdoné
por todas las cosas que quizas pude haberlo culpado y de esta forma lo libero y me libero.
Hacia mis padres mis agradecimientos.

Yo les aseguro que todo lo que aten en la tierra, quedara atado en el cielo,
y todo lo que desaten en la tierra quedara desatado en el cielo.
San Mateo 18, 18

Cuando supe, en el hospital, que estaba en Caracas, llegdb a mi mente una imagen
donde me encontraba en una plaza cualquiera con un cigarrillo y diciendo mientras lo aspiraba
y retiraba sus cenizas: “Lo que he pasado”. Al afo siguiente volvi al hospital, para un
chequeo de control. Al concluir éste y salir, me dije para mis adentros: “Ahora si voy a

7 Estupor: Estado de inconciencia parcial con ausencia de movimiento y reaccion a los estimulos.
'8 Traumatismo craneo encefélico
' Fractura

11



fumar”. Me dirigi hacia una bodega con el objeto de comprar una cajetilla de cigarros y
mientras me aproximaba al mostrador, para adquirirlos, una voz me hablo, interiormente, y me
dijo: “Ildemaro: ¢(Qué vas a hacer?, te pusieron pulmén artificial, pulsaciones de 219 por
minuto, las operaciones en la cabeza. Y te vas a poner a fumar ;estas loco?” Mientras la voz
me hablaba adopté una posicion inmavil, con los ojos totalmente abiertos, poniendo completa
atencion, con el objeto de que no se me escapara nada y contesté jNO!, moviendo la cabeza de
un lado a otro en actitud negativa. Inmediatamente abandoné la bodega con la decision firme
de no volver a fumar.

Fijense que la voz no me obligo, dejo que tomara la decision consciente. Es bueno
hacer notar que los Centros Superiores, llamémoslos: Angel de la Guarda, Consciencia, Dios,
etc., siempre nos hablan y nos guian, indicandonos el camino que debemos seguir, pero es
tanto el ruido que tenemos en la mente que no nos es posible captarlos u oirlos.

Hoy en dia, el Gnico Maestro genuino es Dios. Clama por El y El te
guiard. El se encuentra en tu corazén, y siempre listo para ayudarte, protegerte
y guiarte.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XXXVII

TG amas a tu mujer y ella te ama a ti. Pero si ella tiene hambre, ti no
puedes comer por ella; vy si eres tl el que tiene hambre, tampoco ella puede
comer en tu lugar, pese al hecho de que ambos se aman entrafiablemente. El
hambre espiritual es asi. Cada ser humano debe buscar y apaciguar esa hambre
de acuerdo con su fe. Aunque Swami trata de explicarlo, ustedes no lo captan.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
I enero 1968

Cuando regresé a San Cristébal (lugar de residencia en Venezuela) y al circular por una
de sus avenidas que posee unos hermosos arboles me senti admirado al ver la belleza de ellos.
La primera impresién que recibi fue la contemplacion de un apamate, cargado de flores de un
bello color rosado. Luego, al caminar por la avenida, observaba extasiado las formas, los
colores y la serena firmeza que poseian. Me di cuenta, en ese momento, que nunca habia visto
un arbol y asi mismo nuestra ceguera ante las maravillas de la Creacion.

Los arboles para mi representaban unos ancianos que sabian lo mal que nos
comportabamos, pero que ellos estaban ahi, plantados, para protegernos cuando nosotros nos
diéramos cuenta. Hubo una sensacion interna que me decia: jAbrazalos!, pero la mente se
interpuso y me dije: “si lo hago pensaran que estoy loco”, y no lo hice. Perdi esta gran
oportunidad. No sé gque hubiera sentido, mi estado interior era puro y pido pueda volver a
repetirse un momento que permita captar la esencia de la naturaleza y nuestra interconexién
con ella.

La primera sensacion que tuve cuando observe a mis padres juntos en casa; fue que los
vi como dos personas, separadas de mi, que le habian dado la responsabilidad de atenderme
mientras pudiera mantenerme por mi mismo y también observaba incidentes que connotaban
sufrimiento o preocupacion y me preguntaba: “;Por qué la gente sufre por eso?”.

A la hora del almuerzo mi madre me servia un pedazo de carne, para la cual sentia
rechazo, no queria comerla. Cuando la vi no me atraia en lo mas minimo y le pregunté: “;eso
se come?”. Pero como es normal, en los estados comunes de ser, oia comentarios sobre la
famosa proteina y la ingeri.

12



Es de hacer mencion que me sentia como un cascarén vacio, sin nada por dentro. En
realidad lo Unico que tenemos es personalidad y nuestra esencia esta muy escondida.

Las personas con las que empecé a tener contacto fueron seres enfocados al desarrollo
espiritual. Quiero hacer mencion a Luis Alberto Angeles, quien es astrélogo y dedicado a la
investigacion y al desarrollo espiritual. El vino a cubrir y a mostrarme como llenar ese vacio
que sentia, que sélo podia ser por medio del conocimiento y la busqueda de la liberacion.

Por medio del ejemplo de Luis, el cual es vegetariano desde hacia 20 afios cuando lo
conoci, decidi dejar de comer carne; sin embargo, quise saber por qué y comence a estudiar
sus libros sobre el tema. Asi, lo primero que hice, fue dejar la carne roja, por lo cual, cuando
mi madre me servia un trozo de ella, la cortaba por la mitad y comia solo una parte. De esta
forma, por fin, dejé de comerla y seguia con el pollo y el pescado, luego dejé el pollo y por
ultimo el pescado. Me di cuenta que los nifios no quieren comer carne, pero sus padres (sin
ninguna mala intencion) los forzan a comerla, pensando que es necesario, y al final el nifio se
envicia y él pasa esta herencia a sus hijos y asi sucesivamente. Es necesario romper esta
cadena. No sabia que Baba estaba entre nosotros y sin embargo dejé de comer carne por El.

Una de las experiencias mas importante y significativa, que valio el accidente, fue
cuando me pregunté: “;Quién es Dios?”. Sabia o intuia que el vacio que sentia era por causa
de la poca investigacion espiritual. Asi que recurri a los textos espirituales como la Biblia y
otros libros esotéricos. Leia sus mensajes y trataba de comprenderlos. Estoy seguro que Dios
sabia el anhelo con que estaba buscando y me dio una gran Revelacion: Me encontraba en mi
habitacion sentado en el piso, investigando la Biblia y alli me lleg6 un pensamiento: “Cuando
le hablo a Dios se lo estoy pidiendo a una parte de mi”. En ese instante me levanté
rapidamente del suelo, me senti livianito, y me paré erguido. Me di cuenta que no tenia que
buscar a Dios en ninguna parte, porque El estd dentro de mi. A partir de esta Revelacion
caminaba seguro, con paso firme, sabiendo que también soy hijo de Dios igual que Jesus. Fue
un estallido, un reldmpago de conciencia.

En cuanto a seguir los estudios, ingresé regularmente a la Universidad, como si nada hubiera
pasado, a pesar de las grandes dificultades que a nivel mental todavia me ocurrian. Debieron
transcurrir tres largos afios de esfuerzo y dedicacion, sin perder un solo dia, para cumplir el
corto semestre que faltaba para concluir los estudios universitarios.

Ahora reflexiono que mis afios de estudio tenian como propdsito inconsciente, darme
un atisbo de comprensién de la relacion del hombre con el Universo y de la grandeza de su
Creador. A propésito, cuando comencé la investigacion y surgieron las relaciones entre el
lingam y la realidad espiritual, mi corazon latia aceleradamente y le pedi a Swami me
permitiera vivir para organizar y concluir la informacion de la cual me estaba haciendo
consciente. Esto me hace pensar que en vidas anteriores he trabajado para llegar a descubrirla.
Ahora le ruego me permita asimilar y poner en practica todo el conocimiento aportado por su
Gracia.

Solo cuando el Conocimiento completo es conquistado alguien puede
liberarse. Después de obtener el Conocimiento del Alma, uno tiene que seguir
el sendero de Brahman y actuar de acuerdo con su nuevo saber. Todas las
dudas que afligen la mente deben ser resueltas consultando a aquellos que
saben, o a los grandes maestros que uno ha tenido la oportunidad de conocer.

La Senda del Conocimiento

Jiana Vahini
Los cuatro obstaculos a superar para la comprension del Alma

13



No es suficiente que el intelecto haga un gesto de aprobacion y sea
capaz de comprobar que la Divinidad lo es todo. Esta creencia ha de
penetrar en su fuero interno e impulsar cada momento del vivir y cada acto
del creyente. EI Conocimiento no puede construir tan sélo un cumulo de
teorias o un paquete de principios habilmente elaborados. La fe debe
vivificar y animar cada pensamiento, cada palabra y cada accién. El yo

individual ha de estar empapado en el néctar de ese Conocimiento.
La Senda de la VVerdad
Sathya Vahini
10 Los Yoguis

Una teoria unificada completa®, consistente, es sélo el primer paso:
nuestra meta es una completa comprension de lo que sucede a nuestro

alrededor y de nuestra propia existencia.
Historia del Tiempo
Capitulo 10
La Unificacion de la Fisica

En la ciencia cuando se habla de comprension, se refiere al area racional. Nuestra meta
es mas amplia aun. Es el total conocimiento de la realidad Suprema.

En este mundo existen varias ramas del saber, como la fisica, la
musica, la literatura y las matematicas. De todas estas formas del saber, el
conocimiento de uno mismo es el soberano. Sin lograrlo, uno no puede gozar
de paz alguna. Aunque uno pueda llegar a tener renombre y lograr
reconocimiento en el mundo, no llegara a experimentar la felicidad sin
conocimiento de si mismo. EIl conocimiento del Alma, el conocimiento de
Dios y el conocimiento espiritual, son todas expresiones que connotan aquella
sabiduria que promueve la plena conciencia del Alma y de Dios. El
conocimiento de uno mismo representa aquel conocimiento que, al ser
adquirido, hace que se sepa todo lo deméas. Una persona que posea el
autoconocimiento puede realmente ser aclamada como omnisapiente.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
21 La Indagacion Interior

Este estudio, que la Gracia de Sai Baba me inspird, que me ha arrancado muchas
lagrimas, es puesto a los pies de loto de Swami, aspirando que el “descubrimiento” sea
captado por el mayor numero de devotos o no devotos, pero si dispuestos a encontrar el
objetivo de la vida.

Los argumentos y las discusiones se multiplican cuando no existe una
experiencia de “primera mano” y ello es debido a que la realizacion de la
verdad es puramente individual, basada en la revelacion propia.

La Senda del Conocimiento
Jiiana Vahini
El Conocimiento Superior (Jfiana)

2 |_as que unifican las fuerzas electromagnéticas, fuerte y débil (Historia del Tiempo)

14



“La vida humana es un gran regalo de Dios. Esta deberia ser
apreciada como tal y usada para el proposito sagrado.”

SAMASTA LOKHA SUKHINO BHAVANTU
Que todos los seres de todos los mundos sean eternamente felices

15



NOTA:

El manejo matematico es realizado en el campo de los NUimeros Reales. Estos
son todos lo numeros racionales e irracionales. Sus propiedades son: “es
ordenado, es decir, para cada dos nimeros racionales a y b se puede indicar
cudl de ellos es menor que el otro; es denso en todo, es decir, entre cada dos
numeros racionales distintos a y b (a < b) existe por lo menos un numero
racional ¢ (a < ¢ < b) y, por consiguiente, un conjunto infinito de nimeros
racionales; es continuo, es decir, (a diferencia del conjunto de los nimeros
racionales) cada punto del eje numérico tiene una coordenada real; las
operaciones aritmeéticas con nameros reales son siempre posibles (a excepcion

de la division por cero) y dan como resultado un nimero real.”
Manual de Matematicas para ingenieros y estudiantes

A nivel universal seguimos las definiciones de Einstein sobre la invariabilidad
de la velocidad de la luz; la cual, es considerada como una constante. De igual
menera, se analoga la masa (m) a la consciencia, la logitud (I) al apego y la
velocidad (v) al amor.

Notacion: Para expresar las relaciones matematicas adoptaremos la notacion de
Gibbs?! que distingue las cantidades vectoriales y las escalares. Las cantidades
vectoriales se expresan en negritas y las escalares en cursivas.

Los mensajes directos de Sai Baba son transcritos en letras cursivas.

21 Josiah Willard Gibbs (1839 — 1903), profesor de Fisica Matematica de la Universidad de Yale.

16



Buscadores, impregnémonos de las
ensehanzas y caminemos por el sendero que
Swami nos senala, con devocion, comprension
y practica.

Es como si el fuego hubiera olvidado su capacidad de arder o el agua su
naturaleza de mojar; el hombre ha olvidado su naturaleza, que es la de buscar
la Divinidad, su capacidad de buscar y alcanzar la verdad del universo del cual
forma parte, su capacidad de instruirse en la virtud, la justicia, el amor y la
compasion para escapar de lo particular y fundirse con lo universal.

Mensajes de Sathya Sai V
39. La Dulzura de la Fruta

Hay un secreto que si se conoce, pone al descubierto todos los secretos;
si ese problema es solucionado, todos son solucionados; hay un nudo que si se
desata, todos los nudos son desatados. Hay una ciencia que si se domina, se
dominan todas las ciencias. Esa ciencia clave es la Sabiduria Eterna.

Sobre el Amor
Prema Yoga
La necesidad de la Sabiduria Eterna

La ley mecanica, matematica y automatica de las cosas es un hecho, pero
dentro de él existe una ley espiritual de la conciencia que trabaja y acuerda a los
pasos mecanicos de las fuerzas de la Naturaleza un giro y valor internos, una
significativa rectitud y una necesidad secretamente consciente, y sobre eso hay
una libertad espiritual que conoce y actla en la verdad suprema y universal del
Espiritu.

La Vida Divina

Capitulo 11

Brahman, Purusha, Ishwara — Maya, Prakriti, Shakti
(Pag. 60)

17



1. EL LINGAM ESTA EN NUESTRO SER INTERNO

Esta investigacion la iniciaremos tomando en cuenta la existencia del corazén
espiritual, el cual, se ubica en el lado derecho de todo ser viviente. Este corazdn contiene el
amor, siendo indispensable para la existencia y se denomina el lingam de Hiranyagarbha®.

Dentro de cada individuo existe el principio de Hiranyagarbha. Hiranya significa oro;
cuando el oro se mezcla con otros metales, como el cobre, plata o bronce, pierde su refulgencia, valor
e identidad; con estas aleaciones, es imposible afirmar si es oro, plata, cobre o bronce;
similarmente, el corazén del hombre, que es hiranya, esta perdiendo su brillo, su valor e identidad
debido a su asociacion con los deseos sensoriales. En consecuencia, es imposible afirmar si uno es
un ser humano, un animal, un maleante o un demonio (...)

El hombre no puede existir sin amor. Este principio de amor es Hiranyagarbha.
Hiranyagarbha esta situado en el lado derecho del cuerpo humano y el corazon fisico en el izquierdo.
El corazon fisico va a ser dejado algun dia por una u otra circunstancia. Hiranyagarbha se localiza
en el lado derecho, es inmortal, eterno y todoabarcante. Esta presente no s6lo en los seres humanos
sino en los pajaros, las bestias y todo ser viviente (...)

El amor divino se origina de Hiranyagarbha. Este amor divino vive de dar y perdonar,
mientras que el amor egoista vive de recibir y olvidar. Este amor divino es esencial para el hombre

(...)

El lingam de Hiranyagarbha esta presente en el Hridaya (corazon espiritual) de todos y se
halla en el lado derecho del cuerpo. El principio de Hiranyagarbha esta esparcido por todo el cuerpo
y asume una forma por mi propia voluntad.

Eterno Conductor. Vol. XVI, Nam. 3.
Discurso Divino de Vagaban
15 de Febrero de 1999

Todo ser viviente posee en su lado derecho un lingam “propio”, cuyas dimensiones
dependeran del nivel de conciencia alcanzado con relacion al grado de desapego y devocion en
la ejecucidn de su Karma.

El grupo de voces que mueven la mente hacia los objetos externos, juega alrededor del
espiritu del bien, tratando de distraerlo. Pero el Principio que los guia y los cuida a lo largo
del camino espiritual es el “lingam” (la forma de Dios), que es el centro preciso del corazon
humano, el Unico proveedor de Bienaventuranza, Poder e Iluminacion.

Sadhana, el sendero interno
11. El Significado de los Festivales Hindles (Gurd Purnima)

En cada ciudadela fisica o cuerpo estd inmanente la personalidad
divina llamada Hiranyagarbha.
El Gita de Sathya Sai Baba
Cap XV

22 Literalmente, un feto dorado. Nombre de Brahma (asi llamado porque nacié de un huevo dorado formado de
la semilla depositada en las aguas cuando fueron producidas como la primera creacion del Autoexistente). Esta
semilla se transformo en un huevo dorado, resplandeciente como el Sol, en el cual el Brahman Autoexistente
nacio como Brahma el Creador, el cual es entonces considerado una manifestacion del Autoexistente. (El Gita de
Sathya Sai Baba. Capitulo XV)

18



Swami, en el dia de materializacion del lingam, expreso:

Hoy es un dia muy santo. Desde las seis de la tarde, el tiempo es altamente sagrado
cuando se manifiesta el lingam. A Dios se le llama Hiranyagarbha. Los lingams de oro
emergen del mismo Hiranyagarbha; no concluyan que solamente Swami es Hiranyagarbha,
todos ustedes son manifestaciones del Hiranyagarbha, también son eternos y autorrefulgentes.

Mantengan con firmeza la conciencia de esta verdad en su corazon.
Eterno Conductor

Vol. XVIII, Nimero 3

19



2. DEFINICION GEOMETRICA DEL ELIPSOIDE

El lingam tiene la forma de un elipsoide y posee una definicion matematica, por lo
tanto, para este estudio es necesario aclarar los términos matematicos para su definicion en
este ambito y asi, establecer la relacién que siguen los puntos que conforman su forma con la
ensefianza espiritual.

El elipsoide por ser un cuerpo tridimensional, esta representado por tres ejes de
simetria. Estos ejes en el sistema cartesiano se denominan X, Y, Z (Fig. 2.1).

Fig. 2.1%® Elipsoide

Para el andlisis geométrico parcial de un elipsoide comencemos practicando un
corte longitudinal en el plano X-Y, obteniéndose un Elipse (Fig. 2.2), la cual es definida
de la siguiente manera®*:

La Elipse es un lugar Geométrico de los puntos tales que la suma de las
distancias a dos puntos dados (los focos) es un valor constante (=2 a)

rit+r2=2a

Ec. 2.1%®

Su ecuacion canonica es la siguiente:

Y
b

2 2
X
—2+ 2 :1

QD

Ec. 2.2

2 Fig. n.m = Figura m del Capitulo n
2 Manual de Matematicas para Ingenieros y Estudiantes.
% Ec. n.m = Ecuacién m del Capitulo n

20



En la Fig. 2.2 se observa los diferentes elementos y partes de un elipse.

Y
b

rl r2
2b | A / B X
@)
\

-al\ f1 2 / a
"

-bl C

2|c

2a

Fig. 2.2 Elipse
2.1 Definicion de elementos

AB = Eje mayor (=2 a) f1y f2 = Focos
CD = Eje menor (=2 b) rly r2 = Radio vector focal
A,B,C,D = Vértices 2c¢ = Distancia entre Focos

O = Centro
2.2 Trazado de la elipse®

¢Como podemos realizar un trazo continuo del perfil de una elipse?
Asi como, por medio de un compas, dibujamos una circunferencia (un solo
centro), fijaremos los extremos de un hilo de longitud 2 a en los focos, y
con la punta de un lapiz, que mantenga tenso el hilo, como se indica en la
Fig. 2.3, iremos variando la posicién del vértice del angulo f1Mf2

) / M (x, y)

1l 2l

Fig. 2.3 Trazado de la Elipse

%6 Matemética V

21



2.3 Formacion de elipsoide

Al girar la elipse (Fig. 2.2) por el eje X se forma un elipsoide, el cual puede
apreciarse en la Fig. 2.4

Fig. 2.4
Elipsoide

La ecuacion candnica de un elipsoide es la siguiente:

X2 y2 ZZ
a—2+b—2+e—2 :1
Ec.2.3

22



3. DEFINICION GEOMETRICA DEL LINGAM

Cuando estudiamos el elipsoide como lingam, los puntos y elementos que conforman
su forma tienen un significado espiritual.

Para definir el modelo espiritual del lingam, agruparemos los Capitulos en dos partes:
la Parte I contiene los Capitulos 3 al 5, donde se analiza el plano bidimensional , ejes X-Y,
cortando el lingam longitudinalmente, obteniéndose una elipse. La Parte Il incluira el eje Z
para la representacion completa del modelo (tridimensional).

Parte |

Para lograr descubrir o captar el significado espiritual de la Fig. 2.2 (seccion
longitudinal del lingam), debemos realizar una traduccion o traslacion de los pardmetros
matematicos que definen a la elipse al nivel espiritual. De esta forma cambiaremos
primeramente los ejes de coordenadas para obtener:

Tabla 3.1
NIVEL MATEMATICO [NIVEL ESPIRITUAL
Prakriti®’
Y (Naturaleza)
Divinidad %
X (Realidad)

El eje Y representa a Prakriti, la naturaleza, el mundo obijetivo, y por lo tanto, su
extension alcanza todo el universo, La Manifestacion, donde la naturaleza esta presente.

El eje X, representa la Divinidad. En el universo manifiesto, toma el nombre de
Ishvara, Dios personalizado y su extension sobrepasa el universo para llegar al infinito (o0),
Brahman.

Ishvara, prakriti y jiva son tres imagenes del Paramatman en el
espejo de maya, deformados por el guna que empafia la superficie del espejo.
Es el espejo el que presenta el cuadro del Uno como muchos, pero el Uno
siempre es uno.

Mensajes de Sathya Sai
Volumen X
41. El Sadguru Habla

El espacio limitado por el lingam es un modelo del universo. Este universo, por ser una
creacion mental, es variable o cambia y, por lo tanto, pertenece a la maya o a lo ilusorio.

%7 Prakriti, la entidad femenina, es perecedera e impermanente. Se le otorga a Prakriti o la materia primordial,
una connotacién maternal. Por ello también se hace referencia a Prakriti como la Madre Tierra (Bhumata),
Madre del Mundo (Lokamata), Madre de la Creacion (Jaganmata) y Madre del Universo (Vishwamata). (Lluvias
de Verano. Tomo 6)

%8 E| Principio Inmanente, del que se dice que tiene tres aspectos: la Creacion, la Conservacion y la Destruccion,
La Realidad Suprema. (Brahman: Sai Baba y el Psiquiatra)

23



Entre el individuo y la Divinidad se encuentra el velo atractivo y
engafioso de maya. Cuando cae este velo, el ser individualizado y el Ser

universal omnimodo se vuelven uno.
La Conquista de la Mente
Mensajes XVI
18. A la Divinidad mediante el servicio

... la meditacion es €l valle de la paz que queda del otro lado de una
enorme cadena de montafias con los picos de los seis enemigos del hombre.
Estos son la lujuria, la ira, la codicia, el apego, el orgullo, el odio. Tiene uno que
trepar la montafia y llegar a la llanura del otro lado. Hay que desgarrar los
velos para gue la luz pueda brillar en el camino; hay que remover la catarata del
ojo para que la verdad pueda ser vista. Maya es el nombre de esta niebla de
ignorancia que atormenta a la mente que busca hundirse en las profundidades del

Ser.
Mensajes de Sathya Sai
Vol. VII
48. La Fruta Madura

Y__.prakriti
....... (Natliraleza)
: »
0 ; .
. Divinidad
.......................... (Realldad)

Fig. 3.1 Sistema de Coordenadas Espirituales

Yo me manifiesto por medio del cuerpo porque de otro modo ustedes no
podrian verme, no sabrian de Mi tal como Baba elige que Sus devotos lo hagan,

nadie puede abarcar Mi dimensién. Yo soy inconcebible.
Cuando el Maestro Llama
Segunda Parte

En los ejes X e Y, se localizan los valores del amor y del apego respectivamente,
Ilevando estos valores a escala numérica. Es decir, cada quien tiene, en su nivel evolutivo, un
desarrollo de amor y de apego, los cuales representan una cantidad cuantificable y, aunque no
estd a nuestro alcance hacerlo, puede ser ubicado en una posicion en las dimensiones
imaginaria y real.

La Maya que los envuelve a ustedes no prevalece sobre el avatar, Su vision
es perfecta, el horizonte Suyo, inabarcable. ¢Qué sentido puede tener para Sai
Baba una expresion tal como ‘me voy’? ;jAdonde habrian de ir que no fuera
conmigo, alrededor de Mi y dentro de Mi? ¢De qué separacion estdn hablado

gue no sea salvada por la omnipresencia del Sefior?
Cuando el Maestro Llama
Cuarta parte

Los elementos que componen la elipse nos indican ahora las siguientes caracteristicas:

24



3.1 Los focos (f1y f2)

Brahman, el Absoluto, es Uno y estd més alla de toda dualidad, como lo
masculino y lo femenino. Pero para iniciar la Creacion, Brahman — gque no tiene
comienzo, sino que esta eternamente alli — limita un aspecto de su Yo Infinito, y
se forma asi una polaridad dualista, positiva y negativa. Segun cual sea el enfoque
filoséfico que se estudie, esta polaridad positiva - negativa puede denominarse
como Purusha y Prakriti, espiritu y materia, yin y yang (entre los chinos) o Shiva
y Shakti. A veces se la denomina los Padre y Madre de la Creacion. EIl porqué
de creacion, no ha sido explicado, pero es y ha sido siempre asi.

Sai Baba, Avatar
Shakti

Estos focos, pertenecientes al eje Divinidad, se transforman en los polos:
masculino (+) y femenino (-), pl y p2, representan los Principios Masculino y
Femenino respectivamente.

Tal como se necesita agua para formar una vasija con la greda seca, es
necesaria la combinacion de Shiva y Shakti para que llegue a existir la Creacion

Lluvias de Verano 1977

Vol. 4

La devocidn y la confianza en uno mismo son como el polo negativo y el
positivo. Es la combinacion de ellas lo que nos capacitard para consolidar
nuestro pensamiento sagrado

Caminos hacia Dios
Capitulo 5. Autoconcianza: La base para tener fe en Dios
3. Una férmula para el éxito

3.2 Ejes de la elipse

Los ejes que representan a la elipse (eje mayor y eje menor), nos indican lo
siguiente:

Tabla 3.2
NIVEL NIVEL
MATEMATICO ESPIRITUAL COMPONENTES
Eje Mayor
AB AMOR SHIVA - SHAKTI
Eje Menor
CD APEGOS DESEO - ODIO

3.3 Eje mayor AB
Representa el amor Divino, con los aspectos Masculino y Femenino de Dios:

Shiva (Principio Masculino - Conciencia) y Shakti (Principio Femenino -
Energia):

25



Lo Divino de la Encarnacion es inexplicable, impenetrable. Es el Fuego
del Amor mas el Fuego de la lluminacion, el Fuego de la Creacion Césmica y el
Fuego de la Destruccion Cosmica

De Sai hacia Sai
65. El Mal Paso

De esta forma tenemos (Fig.2.2):
a = Maximo Amor (INMUTABLE)
B (a, 0) = (Amor Divino Creativo, Cero apego)
A (-a, 0) = (Amor Divino Destructivo, Cero apego)

2a=a+ |-a|?

2 a = Amor Divino = Dios = Shiva Shakti
(INMUTABLE)

Ig.3.1 %

Debes cultivar una actitud de inseparable apego al Sefior, que es tu mismo
ser. Si El es una flor, ti debes sentir que eres la abeja que extrae el néctar de
ella; si es un arbol, sé una enredadera que se aferra a él; si es un acantilado,
siente que eres una cascada que corre por el mismo. Si es el cielo, sé una
pequefia estrella que titila en él; pero por sobre todas las cosas, sé consciente de
la verdad de que ti y El estan unidos por el Amor Supremo. Si sientes esto
intensamente, el viaje sera rapido y alcanzaras facilmente la meta.

MENSAJES DEL DIA — 18 de Febrero 2005
Publicados en la Pizarra de Prashanti Nilayam
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

El maximo amor esta indicado por a, inmutable, es el Amor de Brahma,
méaximo Amor en el universo. Para este estudio igualamos este valor a la velocidad
de la luz c, siendo ésta la maxima velocidad en el universo, la constante universal.

Considérense como encarnaciones de la divinidad. Experimenten su
verdadera naturaleza de amor. Esto es satshatkara (la vision del Ser). Algunas
personas pretenden tener la vision del ser en la meditacion, pero la visién de la
realidad de ustedes es la satshatkara verdadera. Todas las relaciones mundanas
son temporales como las nubes pasajeras. Estan sujetas al cambio con el paso
del tiempo, pero la realidad es absolutamente inmutable, ese es el principio del
amor. ElI amor mundano se puede convertir en odio con el paso del tiempo. Lo

2 | n | = Valor absoluto de n
% 1g. n.m = Igualdad m del Capitulo n

26



que agrada hoy puede no agradar mafiana; pero el amor no tiene gustos y
aversiones. Dios no es diferente del amor. Ustedes pueden adorarlo como Jesus,
Zoroastro, Ala, Rama, Krishna, Buda o Guru Nanak. Pueden llamarlo con
cualquier nombre. Todos estos son pettina perla (hombres que alguien ha
puesto). EI amor solo es puttina peru (nombre natural). Los nombres dados estan
sujetos a cambiar, pero el amor es inmutable. Ustedes deben aspirar a ese amor.
Esa es la verdadera bhakti (devocion), bhakti les confiere yukti (discriminacion),
virakti (desapego) y Mukti (liberacion).

Discurso de Guru Purnima, Agosto del 2000

Después, a medida que se afirmaba la conciencia del Atma, Jesus pudo
declarar: “Yo estoy en la luz. La luz estda en mi y Yo soy la luz”... La etapa final
ocurre cuando desaparece todo rasgo de dualidad. Esta es la esencia de todas
las ensefianzas y disciplinas religiosas.

Mensajes de Sathya Sai
Vol. X
38. Isa

El nimero 2 multiplicado por “a” significa las dos caras: Creacion Cosmica
y Destruccion Cosmica.

3.4 Eje menor CD
En él se representa los apegos deseo y odio:

¢Cual es exactamente la causa de toda afliccion? Es el apego al cuerpo
lo que produce pesar, asi como sus antecedentes inmediatos: el afecto y el odio.
Estos dos sentimientos son el resultado de que el intelecto hace una
diferenciacion de cosas y condiciones como benéficas o perjudiciales. Es un
error tener esta idea de bondad y maldad. Sin embargo, uno se apega a los
objetos que se consideran benéficos y empieza a odiar a los otros. Pero desde el
mas elevado punto de vista, no hay ni lo uno ni lo otro; la distincién no tiene
sentido. No hay dualidad, ¢como puede entonces haber algo bueno y malo? Ver
dos donde s6lo hay uno es maya, o ilusion
El Gita de Sathya Sai Baba
Cap. I

De esta manera, tenemos:
b = apego maximo: Deseo u Odio (MUTABLE)

D (0, b) = (cero amor, maximo Deseo)

C (0, -b) = (cero amor, maximo Odio)

2b=b+ |-b |

27



2 b = apego total
(MUTABLE)

Ig. 3.2

La gracia es derramada sobre aguellos que la buscan. Toquen y se les
abrird, pidan y se les servira el alimento, busquen y el tesoro sera suyo. Pueden
quejarse: “jPero, Swami, hemos estado tocando, pidiendo y buscando por afios y
la puerta todavia no se ha abierto, el alimento todavia no aparece, el tesoro esta
todavia oculto!” Pero déjenme decirles esto: han estado pidiendo al demonio, no
a la divinidad, tocando a la puerta del diablo y cavando por el tesoro en el reino
del diablo. EI reino del diablo es el mundo objetivo, la naturaleza externa,
prakriti. jElla es una habil encantadora! La han estado propiciando creyendo
que puede conferirles paz y felicidad. Ella los tienta y los lleva de una decepcién
a otra; aumenta su ego y su sentido del éxito y hace que se les suba a la cabeza.
Estan tocando a la puerta equivocada: la puerta del infierno, que esta siempre
abierta. Estan buscando placeres baratos, no el tesoro permanente.

Mensajes de Sathya Sai
Vol. VIl
24. Olviden la Feria de Vanidades

El nimero 2 multiplicado por “b” significa dualidad del apego.
3.5 VérticesDy C:

Representan el nivel de mayor oscuridad (maximo apego) para la actual
encarnacion (deseo u odio), determinados por la anterior encarnacion. Constituyen
los puntos iniciales para comenzar el trabajo sobre si y conseguir la liberacion:

Una vez habia un tendero que se sinti6 inspirado por el cuento de
Ajamila y decidié recordar el Nombre de Dios con su Gltimo aliento; pero por
medio de un ardid: bautiz6 a sus seis hijos con los nombres de otros tantos
dioses, pues sabia que tenia que llamar a cualquiera de ellos cuando estuviese a
punto de morir. Por fin llegd el momento, y de acuerdo con su plan, llamé al
Sefior seis veces en total.

Los muchachos vinieron y se pararon alrededor de su cama, y cuando
miraba al grupo, el ultimo pensamiento que vino a la mente del hombre
moribundo, justamente cuando estaba a punto de irse, fiue: “;Cémo!, si todos
ustedes han venido, ;quién cuida de la tienda ahora?.”

Ya ven, su tienda fue su aliento mismo durante toda su vida y no pudo
volverse a Dios asi de pronto. Las tendencias latentes se manifestaran a pesar de
lo que ustedes hayan planeado.

Sai Baba y el Psiquiatra
16 Preguntas y Respuestas
¢Por qué temen a la muerte?

28



El principio del Alma es la panacea para todas las enfermedades. Esta
es la verdad dltima. Nadie puede escapar de ella. Establecerse en esta fe
durante los altimos dias es el deber de los seres humanos. De acuerdo con esta
base se establece la situacion de la siguiente vida

El Bhagavata
Capitulo 27. Suka se Presenta

3.6 VérticesAyB

Son los puntos de maxima luz donde los vértices D y C son cero, representan
la fusion con Dios.

Dios no es atraido al deseo; él no tiene necesidades, esta siempre pleno,
libre y contento. No tiene ninguna aversion o atraccion; no tiene ataduras de
parientes y familiares... [Si! El Seiior esta por encima de todos los apegos; Nno
tiene favoritos ni enemigos; son ustedes quienes deciden la distancia entre él y
ustedes. Moksha (la liberacion) es la etapa en la cual moha (apego o engafio)
logra extinguirse. ¢CAmo, entonces, puede el otorgador de la liberacion ser él
mismo atado por el apego?

Mensajes de Sathya Sai
Vol. VII
18. La arafia en su propia tela

Ahora la elipse nos indica:

Estado inicial
(encarnacion) prakriti
n
2 DESEOA @ @ B
) i ! —
L 0] ivini
X o 02 Divinidad
< | ODI
/ C |
Fusion
Shakti Shiva
Fusion
(AMOR) >~
Estado inicial

(encarnacion)

Fig. 3.2 Elipse espiritual

La Fig. 3.2, nos presenta una gran informacion espiritual, tenemos: el eje prakriti y
el eje Divinidad, estos ejes se encuentran ubicados a 90°, es decir, perpendicularmente. En el
eje prakriti se localizan los apegos y en el eje Divinidad el valor del amor, estan en
dimensiones diferentes.

29



Swami dice: “cuando Kama (el deseo) entra en el corazon de ustedes,

Rama, el Serior, parte”. jL0s dos no pueden coexistir!
De Sai hacia Sai
Prashanti Nilayam

Con el simbolo %:E se representa el momento cuando se logra la fusion con Brahman, la
cual se logra cuando el apego desaparece completamente, cuando prakriti se hace igual a cero.

Cada quien, dependiendo del apego que lo hizo encarnar, tiene un nivel maximo de
maya, el cual define el tamafio de su universo. A medida que ese apego disminuye, el lingam
se va haciéndose cada vez méas pequefio. Cuando no hay ni un &pice de ignorancia, no hay
apego, ni deseo ni odio. No hay polaridad, s6lo esta el UNO.

-Swami, si tanto sufrimiento existe en el mundo a causa de la ignorancia de los
hombres, ¢por qué creo Dios la ignorancia? ¢Es en verdad la ignorancia
creacion divina?

Si lo es; toda manifestacion es creacion divina y en esto también se reconoce
una finalidad. Debes tener presente que todo lo manifestado se inscribe en la
dimension espacial y temporal. El hecho mismo de la creacién de algo
demarca un antes y un después, y esto es consustancial al cambio y a la misma
idea de la evolucién que impregna al Universo. La traslacion, ese ir de un
punto a otro, sefiala que toda identidad — en este plano- es mutable, transitoria
y, por lo mismo, aparente. EIl tiempo implica devenir y este devenir siempre
lleva implicita una tendencia; de esto surge el concepto de polaridad, de
movimiento permanente hacia un equilibrio que es inestable precisamente
porque se halla inscrito en el espacio-tiempo en donde nada esta quieto. Lo
inmovil sélo es concebible en la eternidad.
Cuando el Maestro Llama
Segunda Parte

Fig. 3.3 Shiva y Shakti

30



REFLEXIONES

Los valores del apego y del amor, definen la ubicacion de un punto particular de
conciencia en los cuadrantes del sistema de coordenadas del lingam. Estos valores son
cambiados cuando se modifica el grado de conciencia a través de un proceso de
transmutacion.

La mente, asi como todos los metales y demas elementos, puede ser
transmutada, de estado en estado, de grado en grado, de condicion en condicion,
de polo a polo, de vibracion en vibracion. La verdadera transmutacién
hermética es una préctica, un método, un arte mental.

El Kybalion
Cap. Ill Transmutaciéon mental

Un deseo 0 un odio son apegos que tienen y representan exactamente lo mismo, los dos
atan. Lo podemos observar en la Fig. 3.2: son valores equidistantes en el Eje prakriti.
Matematicamente esta representado cuando se despeja la variable “y” de la Ec.2.2. Al extraer
la raiz y al hacer su comprobacion, la potencia par acepta dos raices una positiva y otra
negativa, asi:

X
y=+b 1—¥

X2
y=bfi s

Existen en nuestro interior las dos polaridades: masculina y femenina. Cuando el
hombre logre establecer el equilibrio entre ambas conseguira, de esta forma, el equilibrio
interior.

El aspecto de Sita es simbolo de conocimiento y sabiduria. Ella es la
personificacion de la energia. Viswamitra, quien reconocia este sagrado
aspecto de Sita. La historia del Ramayana nos relata la confluencia o la
reunion de estos dos aspectos Divinos. Y esta confluencia se produce para la
prosperidad del mundo.

Todas las grandes y divinas ideas que estan contenidas dentro de
nosotros son estimuladas cuando asistimos a la reunién de estos dos aspectos.
Todas las buenas cualidades implicadas en Sita fueron descriptas en términos
de hermosas gemas, diamantes, perlas y flores. Todos se mostraban ansiosos
por asistir al matrimonio de Rama y Sita.

Lluvias de Verano
Tomo 4
El mundo es una proyeccion del sustrato de Brahman

Cuando lleva a cabo el matrimonio entre Sita, el Ser, con Rama, el
Alma Suprema, toma la forma de Sabiduria.
Lluvias de Verano
Tomo 4
Tu eres Aquello

31



4, KARMA3!

Nadie, por muy grande que sea, puede escapar de maya, la ilusién del
mundo; los pondra de cabeza en un momento, no aflojaré sus garras hasta que
la victima esté embelesada en la creencia de que es el cuerpo; no se asustara
ante el nombre, la fama, la destreza o la inteligencia de la persona que busca
poseer. Solo cuando el individuo descarte el nombre y la forma, se libere de
esta conciencia del cuerpo y se establezca en lo Absoluto, podré escapar del
engafio que maya inflinge.

Ramakatha 1
6. Elllamado y la Primera Victoria

Cuando nacen, no lo hacen cubiertos de guirnaldas y collares. No
llevan ni perlas ni diamantes. No llevan ornamentos de oro. En torno de
vuestro cuello, empero, cuelgan la guirnalda de vuestro karma pasado y de las
purificaciones adquiridas. Y cuando mueren no se llevan nada consigo.
Siempre llevan la guirnalda de su karma inexorable, el que les persigue y les
pesa.

Lluvias de Verano
Tomo 6
“Re-ligion”: La reunion Espiritual

4.1 Karma vidas anteriores

La distancia “C” en la elipse (Fig. 2.2) esta en funcion de las variables “a” y
“b” relacionadas de la siguiente manera:

c’=a*-b?

Para despejar ¢, como se indicoO en las Reflexiones del capitulo 3, se
consiguen dos soluciones, una positiva (+) y otra negativa (-), asi:

c=+/a’-b?

Ec. 4.1 %

En el ambito espiritual, podemos decir que la variable ¢ esti en funcion del
amor Divino (@), el cual es constante, y el maximo apego (b) para la presente
encarnacién, de esta forma, esta distancia es representante de la cercania al
Absoluto.

31 Accion. Es también el nombre que se le da a la reaccion o efecto que uno debe sufrir debido a sus acciones.
(Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba)

%2 Mateméaticamente para despejar una variable elevada al cuadrado (2), se le extrae la raiz cuadrada y de esta
forma se obtienen dos soluciones: una positiva (+) y la otra negativa (-)

32



Si se posee un buen karma la distancia ¢ se hace de mayor dimension,
debido a que la altura b es de menor tamafio (menos apegos, menos ataduras),
como se puede comprobar aplicando la Ec. 4.1.

A medida que la distancia ¢ aumenta en dimensién, los polos se acercan a
los vértices A y B, es decir, se aproximan cada vez més a la Fusién. Cuando los

polos pl y p2 alcanzan los vértices A y B, estos se funden con la Divinidad,
volviéndose Uno.

En este proceso el lingam va cambiando de forma (se aplana):

2bl @ @ 2 b2
2C2
S~
2cl
2a
2a
a) b)
2c3
2b3 P PPN .
SO
2a
c) d)
Fig. 4.1 Karma vidas anteriores
2 a = Constante
2bl>2b2>2b3
2cl<2c2<2c3
(> mayor que, < menor que, = igual que )

lg. 4.1

33



Al hacerse 2c = 2 a (maximo amor), las cotas b y —b son cero (cero apegos)
y se logra la union o fusion con La Divinidad (Fig. 4.1 d)

El habla y canta durante un largo rato antes de que salga el lingam, y
éste es siempre demasiado grande para sostenerlo en la boca mientras habla. El
del afio pasado era tan grande que tuvo que ayudarse con los dedos para sacarlo
por sus labios y los estird tanto que las comisuras de la boca le sangraron. Otro
afiadio: Un afio fueron nueve. Cada uno tenia mas o menos cuatro centimetros
de altura.

Sai Baba EI Hombre Milagroso
Capitulo IV

Los caminos de la Divinidad son inescrutables. Ninguna conjetura
humana puede saber cuando, dénde y como Swami manifestard su divinidad.
Tampoco nadie podra adivinar cuantos lingams, o de qué tamafio y material
surgirén del cuerpo de Baba.

Eterno Conductor
Vol. XVI, Nim. 3
Shivaratri y el lingodbhava

4.2 Karma vida actual

Cualquiera sea el caracter con el cual se ha nacido, puede ser
modificado si se modifican los procesos habituales de pensamiento e imaginacion
(...) Mediante un esfuerzo consciente, las costumbres pueden ser cambiadas y el
caracter reformado.

De Sai hacia Sai
64. Alegria, Alegria, Alegria

Solamente nuestros karmas son los responsables por todo el mal que nos
sucede o los méritos que adquirimos. Un karma pecador puede ser destruido por
uno meritorio. Los pecados son negativos en tanto que los méritos son positivos.
Un ndmero negativo como -5 puede ser anulado Gnicamente sumandole +5 0
cualquier nimero positivo mayor. El efecto negativo de las acciones pecaminosas
puede ser neutralizado sélo por el efecto positivo de acciones meritorias.

Lluvias de Verano
Tomo 6
La entrega incondicional a la voluntad de Dios

La intercepcion de las rectas (rl y r2) que parten de los polos (pl y p2),
define la forma de la elipse (Fig. 2.3). Estas rectas al sumarlas siempre dan como
resultado un valor constante igual a 2 a (Ec. 2.1)

Todo el mundo tiene que inclinarse ante las demandas de la naturaleza y
ocuparse de algun karma (trabajo, actividad); es inevitable. Por tanto, Krishna
dijo: “Asume el karma que te corresponde (Karthaya-karma). EI ocuparse de
algun karma es preferible a no ocuparse de nada. Si desistes del karma
(actividad preescrita para cada etapa de la vida), la tarea de vivir se torna dificil
0, mejor dicho, imposible.

El Gita de Sathya Sai Baba
Cap. VI

34



Por lo tanto, rl y r2 representan el karma a ser realizado (acciones) en la
presente encarnacion:

Shakti Shiva

\r/l r2

o D

Fig. 4.2
Karma vida actual

La respuesta de un individuo ante el bien y el mal en el mundo depende
de su karma, que representa la medida correcta de sus gunas® (cualidades). El

karma representa la llave hacia la liberacion.
Lluvias de Verano
Tomo 6
Espiritualidad y Sociedad

“La liberacion puede alcanzarse solo por medio del karma... Sin karma,

el progreso es muy dificil”
Mensajes de Sathya Sai
Vol. IV, Cap. 21

o La distancia rl parte del polo negativo ( - ), conteniendo la Esencia Femenina.
Simboliza la energia.

. La distancia r2 parte del polo positivo ( + ), conteniendo la Esencia Masculina.
Simboliza la conciencia.

%% Guna tamasico: Cualidad primaria de un ser consciente que se caracteriza por la pereza, la ignorancia y todos
los males que surgen de estas cualidades. Ciega a las personas llevandolas a la negligencia y al error. Esclaviza
en vez de liberar. Aquéllos poseidos del tamoguna son vencidos por la oscuridad y la ignorancia, se confunden
facilmente, considerando lo falso como verdadero.

Guna rajasico: Se caracteriza por la actividad, pasion, movimiento, aspiracion, lucha, etc. Sus efectos en el
mundo objetivo son movimiento y energia, en el subjetivo se manifiesta como sufrimiento, dolor, ansiedad,
inquietud, disgusto, celos, envidia, ambicidn, deseo, pasion, odio, desequilibrio, violencia, esfuerzo y actividad.
Guna satvico: La actividad de satva, conocimiento intuitivo consciente. Es la primera de las tres cualidades de la
Naturaleza, la cualidad de la bondad, pureza, armonia, etc., que es causa de todo conocimiento e iluminacion.
(Lluvias de Verano. Tomo 4).

35



Como todos los dioses del pensamiento hindu Shiva tiene su consorte,
Shakti, o el aspecto femenino. Y mientras el aspecto masculino o positivo
representa la conciencia, el aspecto femenino o negativo simboliza el poder.
Ambos son necesarios para la creacion o manifestacion en los planos de la
materia

Sai Baba EI Hombre Milagroso
Capitulo IV

En el plano material la relacion de los principios masculinos y femeninos
son necesarios para la manifestacion

Todo individuo ha de someterse a Prakriti (naturaleza), al aspecto femenino del
Universo. “Shakti” (la Energia Divina) constituye la esencia de la energia femenina
gue el hombre no puede dejar de ignorar. EIl Bhagavad Gita ha hecho resaltar
repetidamente este elemento de la femineidad en el Universo.

La reverencia frente a todas las criaturas es reverencia frente a Dios. “El
desprecio por todas las criaturas es desprecio por Dios”. Nuestras Escrituras afirman
repetidamente que Dios mora en cada ser y que puede ser realizado aqui y ahora. Se
encuentra al alcance de todos. Prakriti es como un “kshetra” y el Paramatma es como
un “kshetrajiia” o el Serior del campo. El “kshetrajia” (conocedor del campo)
contiene “kshetra”. Si le quitamos la palabra “kshetra” a la palabra “kshetrajiia”,
restard la silaba “jiia”. Jia representa al Jiana o Sabiduria. Es asi, entonces, que
una persona que parte de Prakriti se convierte en su sefior al adquirir el Jiana (la
Sabiduria) y llega al conocimiento de la eterna realidad del Purusha (el Ser Supremo).
Llega a conocer que el Universo es una combinacion de “kshetra”, lo indestructible
como inmanente incluso en el mundo destructible. Llega a desarrollar la “devocion
unidireccional”. Llega a trascender las barreras de creacion humana de casta, credo y
religion.

Lluvias de Verano. Tomo 6
La Naturaleza de Prakriti

La ecuacion Ec. 2.1 (rl1 + r2 = 2 a), nos indica ahora espiritualmente:
rl = Karma (Poder)

r2 = Karma (Conocimiento)
2 a = Amor = Dios

Karma + Karma = Amor = Dios
(Poder) (Conocimiento)
Ec. 3.2

“Aquel que estd limitado por la falsa idea de que solo es un cuerpo y nada
mas, no podra conquistar al karma: tiene que adquirir la conciencia de que es sélo
Brahman (Dios) y nada menos. Todos los actos deben dedicarse al Sefior. El Universo
debe ser identificado con la Forma de Vishnu, el Trascendente Universal” (...)

S6lo en el karma, que es la naturaleza misma de ustedes, podran encontrar
fortaleza, pero si toman como un deber impuesto tendran dificultad para soportar los
problemas y las fatigas que se le presenten. El karma impuesto se llama asahajakarma,

36



y el karma que es la expresion del propio ser auténtico es sahajakarma. Ahora bien, el

sahajakarma (expresion del propio ser) serd liviano y el asahajarkarma (impuesto)

siempre sera una carga. El asahajakarma inducira al orgullo, o al sentimiento de que

“vo soy el hacedor”; y su resultado sera el agotamiento o el jubilo, el disgusto o el
orgullo.

El Gita de Sathya Sai Baba

Cap. VI

Cada nifio llega al mundo llevando la carga de las consecuencias sin saldar,
acumuladas en vidas previas. No cae del regazo de la naturaleza tan simplemente
como un rayo desde las nubes. Nace en este mundo con el objeto de experimentar las
consecuencias tanto benignas como negativas de sus propios actos en vidas pasadas.
Esta es la explicacion de las diferencias tan evidentes entre los hombres. Este es el
principio del karma.

Entre los hombres cada uno es responsable de su buena o mala fortuna; cada
uno es el constructor, el arquitecto. La suerte, el destino, la predeterminacion, la
voluntad de Dios, no son sino explicaciones derivadas del principio del karma. Diosy
hombre se pueden reconciliar y unir sélo a partir de este principio o Sutra. Cuando el
hombre se de cuenta de que Dios no tiene parte en lo que se refiere a causarle
sufrimiento y que la Unica causa no es sino él mismo, que no tiene a nadie a quien
culpar, que solamente €l es tanto el agente como el beneficiario o la victima — la causa
y el efecto — de sus actos, que es libre para configurar su futuro, s6lo entonces se
acercara a Dios con un paso mas firme y una mente mas clara.

Si el hombre se ve afligido por la desgracia en el presente, con toda seguridad
no es sino el resultado de los actos que ha llevado a cabo. De la misma manera, ha de
tener la certeza de que su felicidad y su buena suerte también estan en sus manos. Si lo
decide, puede lograrlas.

Si una persona es pura de espiritu ahora, ella misma es la causa. A menos que
lo ansie, no podréa lograrlo. De este modo queda claro que la voluntad inherente al
hombre se ubica mas alla de todos los estados y condiciones, de toda la formacién y
toda transformacién. La libertad que esto representa es el resultado de sus actos
pasados, y es poderosa, infinitamente fructifera y suprema.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
13 El Avatar como Gur

37



5. ECUACION ESPIRITUAL DE LA ELIPSE

2 2
Remitiéndonos a la ecuacion geométrica general de la elipse (Ec. 2.2), —2+y—2=1,

b

o]

tenemos:

Haciendo un cambio de variables, por las definidas a nivel espiritual, la ecuacion se
transforma en:

Divinidad N Prakriti
Amor Apegos

Dios

Ec.5.1
“La verdad es una, por lo tanto Dios es uno”
Eterno Conducto
Vol. XVI. Nim. 3
EIl Universo Entero Esta Dentro de Ustedes

La unidad es el numero primero. El “Uno” contiene a todos los demas
numeros y todos los numeros pueden ser derivados del “uno”. Hemos de
reconocer el significado interno de este hecho. Todos los demas nimeros no son
diferentes del “uno”. Somn solo formas del “uno”. Por ejemplo, “cuatro
contiene cuatrounos 6 1 + 1 + 1+ 1 =4, Sile agrega 1 al 4, obtiene 5. En
estos procesos aritméticos, los nimeros aumentan o disminuyen de valor. Pero
el numero “1” se mantiene como ndmero integral sin cambio ni modificacion

alguna.

’»

Lluvias de Verano, Tomo 6
El Dios Universal

La condicidn de la elipse esta determinada por el hecho de que b < a; lo que equivale a
decir que el apego nunca puede ser mayor o igual a Dios.

Cuando Dios se refleja como naturaleza, el reflejo se torna en maya. Asi
como la leche se transforma en yogurt, Dios se transforma en el mundo de
transformacion incesante, o maya, o la imagen de lo Divino Inmutable. Su
voluntad es la que causa esta multiplicidad irreal sobre el Uno que El es, y por
su voluntad puede darle fin. El es el amo de maya.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
22 Las Verdades Eternas

La Ec. 5.1 nos quiere decir que donde hay amor hay Divinidad y donde haya apegos

estd la maya o Ilusion y a su vez todo pertenece a Dios, su suma se iguala a 1.

38



Para la pregunta sobre la vision defectuosa, Krishna tenia la respuesta.

El dijo: “}Escucha Arjuna! Entre Yo y este Universo se mueve la maya, llamada

ilusion. Es verdad que es tarea dificil para el hombre ver mas alla de la maya,

puesto que la maya también es mia. Es de Mi misma sustancia; no puedes

considerarla como separada de Mi. Es Mi creacién y esta bajo Mi control. En

un instante, jpuede dar vuelta al méas fuerte de los hombres! Podras preguntarte

por qué es tan dificil de dominar. Por supuesto eso no es facil. Solamente
aquellos enteramente apegados a Mi pueden conquistar a esa, Mi maya”.

El Gita de Sathya Sai Baba

Cap. X1l

39



6. EL EGO

Parte 11

El ego es la conciencia del yo individualizado, el cual, empez6 a formarse muy
temprano en la vida, producto o como consecuencia de la identificacion de la conciencia con
el cuerpo. A esto contribuyd, entre muchas otras, la ensefianza de los padres, la educacién
recibida, la posicion social.

El ego estd conectado con un yo imaginario, es lo que nos creemos, es un
autohipnotismo. Esta identificacion nos aisla y distorsiona la realidad a la conveniencia del yo
imaginario en posesion.

Tomen por ejemplo una chimenea de vidrio colocada encima de una
lampara. Después de algin tiempo, una delgada capa de hollin se va
acumulando sobre el vidrio. Entonces, la luz se vuelve tenue. Soélo si limpian el
vidrio, pueden volver a ver la luz claramente. Esto es lo que estan supuestos a
hacer. El hollin que encuentran sobre el vidrio puede ser comparado al ego que
envuelve su mente. Es debido al ego que no son capaces de visualizar la divina
Illama de sabiduria (divya jfiana jyoti). ¢Como entra el ego a su mente? Entra a
su mente cuando abandonan el camino de la verdad. Se vuelven egoistas cuando
no conocen su verdadero Ser y desarrollan pensamiento y sentimientos
mundanos.

Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Escuchen al Amo del Universo y trasformense en seres humanos ideales
23 de noviembre de 2002

Un elipsoide se obtiene al hacer rotar la elipse (Fig. 2.2) sobre el eje X, generandose un
cuerpo elipsoidalmente uniforme y perfecto en el espacio (Fig. 6.1). Al practicar un corte
transversal al elipsoide obtenemos un circulo, (Plano Y-Z) de radio b, respecto al eje Y, y de
radio e, respecto al eje Z (Fig. 6.1.b).

Al eje Y representa a Prakriti (la naturaleza), al eje Z a jiva, la ignorancia del ser o la
identificacion con el yo individual, el ego. De esta forma, los ejes del sistema de coordenadas
del Modelo Espiritual del lingam, nos indica ahora tridimensionalmente (Fig. 6.1):

Maya solamente es la Voluntad Divina que hizo posible la manifestacién del cosmos (Yo soy
Uno; seré muchos). Maya es inherente en todo ser y en toda actividad de ese ser; tiene tres aspectos
de realizacién a través de tres modos o disposiciones de esa Voluntad: el estado calmado, contento,
ecuanime (satvico), el estado potente y apasionado (rajasico) y el estado inerte, perezoso e indolente
(tamasico). Cuando maya nos mueve al estado satvico de esa Voluntad, nos volvemos buscadores
progresivos de la sabiduria mas elevada (jfiana) que revela la unidad. Cuando estamos abrumados
por la cualidad rajasica, nos engafiamos y caemos en la busqueda de victorias mundanas, riqueza
efimera y reconocimiento. La naturaleza tamésica busca la forma mas rapida y mas facil para una
vida feliz. Estos son los reflejos en nuestra mente de los modos bésicos de la voluntad que Brahman
asume cuando es motivado por el impulso primordial de expresarse a si mismo...

Los filésofos de todas las tierras y de todos los tiempos han buscado descubrir la verdad de
Dios, del mundo objetivo y del hombre, asi como su mutua relacion. Maya es la Voluntad que causa
los tres. Es un impecable y claro espejo; cuando en ese espejo se refleja la naturaleza satva, el
resultado es Dios. Cuando se refleja la naturaleza rajasica, el resultado es el jiva, el ser
individualizado. Este siempre esta ansioso de crecer, vestirse, sobrevivir y estar seguro. Cuando

40



sobre esa voluntad se refleja la naturaleza tamésica, el resultado es la materia, es decir, el mundo
objetivo. Los tres son Paramatman. Cuando se reflejan, adquieren diferentes caracteristicas, formas
y combinaciones. EIl Uno se convierte en muchos; cada uno de los muchos es real sélo debido al Uno
en él. Maya también es un componente del Uno; por el énfasis en ese componente, el Uno se
transformo en los muchos.
Ahora sabemos que maya es como un espejo. EIl espejo refleja todo lo que estd ante él. La
convexidad o concavidad del espejo, asi como la capa de polvo que puede haber acumulado,
deforman la imagen, pero no pueden deformar o afectar los objetos mismos. Ishvara, prakriti y jiva
son tres imagenes del Paramatman en el espejo de maya, deformados por el guna que empafa la
superficie del espejo. Es el espejo el que presenta el cuadro del Uno como muchos, pero el Uno
siempre es uno.
Mensajes de Sathya Sai
Vol. X
41. El Sadguru habla

Y, prakriti Y  prakriti
b
! X z
f---7----= Divinidad liva
i e
Z Jiva
a Fig. 6.1 b

Lingam

El ego nos condiciona la percepcion y tiene una univoca relacion con el apego al yo
imaginario ya que b = e, representando el radio de la circunferencia.

El ser humano esta provisto de inmenso poder. Por esto los Upanishads exhortan al hombre
asi: “Levantate, despierta, no te detengas hasta obtener la plena comprension (“Uthishtatha,
Jagratha, Prapya Varanibodhata). “;Oh, tonto! despierta de este suerio de ignorancia. Vuelve tu
vision hacia la refulgencia de la sabiduria suprema (Prajfiana). Libérate de tu cualidad tamésica (de
la inercia). Abandona los deseos. Comprende la naturaleza efimera del mundo.” Hiranyakashipu e
Hiranyaksha tenian todos los poderes bajo su mando, pero no pudieron alcanzar la proximidad
divina. Investigaron en los misterios de la creacién y podian hasta alterar las posiciones planetarias,
pero no pudieron comprender ni siquiera una pequefia fraccion del principio de la divinidad. Pero el
hijo de Hiranyakashipu, el joven Prahlada si habia realizado el principio divino. Una vez
Hiranyakashipu le pregunt6 a Prahlada lo que el habia aprendido de sus preceptores. Prahlada
respondio, “Los maestros me han ensefiado muchas cosas. He aprendido acerca de los cuatro
objetivos de la vida como la rectitud (dharma), la riqueza bien obtenida (artha), la satisfaccion de los
deseos (kama) y la liberacion (moksha). De hecho, jOh! Padre mio, he aprendido la esencia misma
de la educacién.” Hiranyakashipu se llené de alegria al oir esto. El dijo, “;Oh Hijo! Permiteme
tener el placer de escuchar lo que has aprendido de tus maestros”. Prahlada dijo, “He realizado la
verdad de que Dios es todopenetrante. Dondequiera que miro, lo encuentro alli”. Hiranyakashipu se
enfurecio al escuchar esto. Lo empujo de su regazo y rugio. “Tu dijiste que tus maestros te habian

41



ensefiado muchas cosas. ¢Es esto lo que has aprendido? Hay muchas cosas que aprender acerca de
la riqueza (artha) y del deseo (kama) que son muy importantes para nosotros, pero td las has
ignorado y estas hablando de Dios. ¢Donde esta Dios? Prahlada , muy calmado respondio:

“Padre, nunca dudes que Dios esta aqui y no alla.
De hecho, El esta presente dondequiera que lo busques.’
(Verso en telegl)

’

El ego de Hiranyakashipu fue picado. “;Como se atreve este muchacho a tratar de
ensefiarme una leccion? ”, penso para si. “Si Dios es todopenetrante, ;me Lo puedes mostrar en este
pilar?, reto a Prahlada. “Si, yo puedo, vino la respuesta. Tal era su fe y devocion. Hiranyakashipu
enseguida golped el pilar con un mazo y jHe aqui! Dios emergio de él. ¢Cual es el significado
interno de este incidente? EI hombre puede tener la visién de Dios sélo cuando rompe las ataduras
del apego al cuerpo. Hoy en dia el hombre estad inmerso en la ignorancia a pesar de sus
conocimientos.

Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Eviten los Deseos y Alcancen la Proximidad de la Divinidad
22 de julio de 2002

Pasamos toda la vida satisfaciendo los caprichos o deseos de una gran cantidad de yoes
que forman el ego, creyendo que es la Verdad, desperdiciando la oportunidad que Dios nos
ofrece para liberarnos.

El ego es carencia de amor; amor es carencia de ego. El ego obtiene y
olvida; el amor da y perdona. El amor nunca puede abrigar la idea de la
venganza, porque ve a todos los demas como él mismo. Cuando los dientes
causan dafio a la lengua, ¢buscan venganza en contra de ellos? No, porque
ambos le pertenecen a ustedes y son partes integrales de su ser. De igual
manera, cuando alguna otra persona los insulta o les causa dolor, permitan que
la sabiduria tenga dominio sobre ustedes.

Descubran la verdad y no se apresuren a sacar conclusiones; tengan siempre al
amor como su guia.

Mensajes de Sathya Sai

Vol. X

13. La Victoria de la Victorias

Permitanme presentar a continuacion una Participacion para un funeral del coronel
Guardia Nacional Vicente Maldonado Collado, la cual se publicd el 3 de abril 2005, en un
periddico de la ciudad de San Cristdbal, Venezuela.

42



Minl Avisos - Funerales
~ | N
Ve n
| PARTICIPACION |
|| Yo, Coronel (GN) VICENTE MALDONADO
COLLADO, en mi condicién de propictario de este |
CARAPACHO, participo a mis familiares y ami-
| gos que, aun en contra de mi voluntad, he fallecido
x (muerto), por tanto los invito al acto de entierro o
cremacion.
| Declaro que DIOS, SAI BABA Y MARIA AL,
|l fueron el sostén y guia de mi vida.
' No quiero flores ni coronas.
| No quiero que la urna sea lujosa, sélo lijada y sin
pintura. I
| No quiero carroza fiinebre, usar mi propia camio- |
neta para el traslado. |
Ojald no se repita el exabrupto de decir: PAZ A SUS
RESTOS, mis restos ya estdn en paz. Yo necesitaré
la paz después de rendir cuentas ante el Creador.
Cualquiera que desee expresar su amor con una ora-
cién en mi partida, serd bienvenido, sin importar la
creencia que tenga, pues: DIOS ES UNO SOLO.
Pido ser enterrado sin ropa (desnudo), tan sélo un
trapo que cubra lo que debe.
Pido que durante el velorio se oiga misica llanera
de fondo y durante el entierro la obertura que grabé
previamente.
Yo me voy contento, pues por fin, sabré POR QUE
Y PARA QUE VINE. ~
Sin tristezas, por favor, pues alld los estaré esperan-
do a TODITOS.

¥
I San Cristébal, 25 de marzo de 2005.

Me intereso su contenido y el hecho que la persona que participa el fallecimiento es el
mismo coronel.

Existen varias formas de purificarse, pagar el karma, y el sufrimiento es una de ellas.

Esta participacion da mucha ensefianza y la considero un acto de responsabilidad y
valentia. Nos dice una gran verdad al no darle importancia a todos los actos de pompa y a las
mascaras de la sociedad. En verdad nos presentaremos ante Dios desnudos (sin personalidad)
y s6lo cubiertos por la conciencia (el amor).

Con respecto al cuerpo, a pesar de ser un carapacho, hay que cuidarlo ya que es el
vehiculo conque contamos pero, al final, debemos dejarlo, porque en realidad no somos él y su
apego nos hara mas dificil y doloroso morir.

Siempre he pensado que cuando se llora por la muerte de un ser querido, lo que llora
son los apegos y/o el evidenciar que también pasaremos por lo mismo. La muerte hay que
verla desde otro angulo y mas bien celebrar que la persona fallecida logré separase de la

43



increible fuerza de la naturaleza. Me imagino que en esos momentos nos acordaremos por
donde es la salida, contando con la compafiia de Swami.

La mente crea el Universo y crea todo lo que nos afecta, espero que todos logremos saber para
qué y por qué vinimos antes que la muerte fisica nos lo diga. Es posible y espero que asi sea,
Vicente Maldonado haya encontrado la liberacion del ciclo: nacimiento-muerte-nacimiento.

La muerte es una gran experiencia y una prueba de fe.

La envidia y la codicia emanan del ego y deben vigilarse y controlarse
con mucho cuidado. Al igual que la colita del renacuajo, el ego caerd cuando
uno crezca en sabiduria. La colita debe caer por si sola, porque si se la cortan, el
pobre renacuajo moriria. Por tanto, no se preocupen por el ego; desarrollen
sabiduria, contemplen la naturaleza efimera del mundo objetivo. De esta manera
la cola del ego no se hara evidente por mas tiempo.

Pizarra de Prashanti Nilayam
6 de febrero de 2005

La contemplacion de la muerte es la propia base de la disciplina
espiritual. Sin ella, con certeza caen en la falsedad, persiguiendo los objetos de
placeres sensoriales y tratando de acumular riquezas mundanas. La muerte no es
una calamidad inquietante. Es un paso méas alla hacia la brillantez auspiciosa.
Es inescapable; no puede ser corrompida ni suspendida por certificados de
buena conducta ni por declaraciones de lo grandioso. Una vez que se nace, la
muerte es inevitable. Ustedes deben realizar acciones que no engendren malas
consecuencias. Comprométanse todos los dias en todas las actividades como una
ofrenda a Dios. Entonces no necesitan nacer una y otra vez y pueden escapar de
la muerte. Esta indagacion es el propio ndcleo del camino espiritual y los
ayudard a alcanzar la inmortalidad.

Mensaje de la Pizarra
26 de Julio de 2010

Hay pesar cuando una persona de la familia muere. ¢Es la muerte la
cuausa del pesar? No. Es el apego a la persona muerta lo que es la causa del
pesar. El proceso de liberarse del apego ha sido descrito en términos vedanticos
como vairagya (renunciacion). Los apegos han de ser eliminados gradualmente.
En el viaje de la vida, mientras menos equipaje lleven mayor sera el confort que
experimentaran.

Sathya Sai Habla. Vol 28. Capitulo 2
Prema y la triple pureza
14 de enero de 1995

44



7. ECUANIMIDAD

La ecuanimidad se refiere a la facultad que permite mantener el estado de ser contento.
Este estado no es afectado por ninguna circunstancia en la vida tanto interna como externa, de
modo que el equilibrio mental no se altera.

Yoga también significa ecuanimidad mental. Considerando el ambiente en que se
desenvuelve el hombre comin y los deberes que le atafien tanto en lo secular como en lo
espiritual, se ha encontrado que la ecuanimidad mental se puede aplicar de cinco maneras
diferentes. Segun esto reconocemos la ecuanimidad mental con relacion a Prakriti o la
Naturaleza, a Samaja o la sociedad, a Jiana o conocimiento, a Karma o accion y a Upasana o
adoracion.

La ecuanimidad con relacién a Prakriti representa la ecuanimidad respecto a la
Naturaleza y sus variados fendmenos. En las estaciones frias, el calor nos proporciona
comodidad, en tanto que en las calurosas, la frescura nos da alegria. De modo que tanto el calor
como el frio nos dan alegria en uno u otro momento. Ninguno de los dos nos hace desgraciados.
Por momentos, sin embargo, puede ser que nos causen inconvenientes las intensidades variables
de calor o de frio. Pero éstas no son sino experiencias subjetivas y superficiales mas que
realidades universales aplicables. En esencia, tanto el calor como el frio nos dan felicidad.

Asi también el placer y el dolor nos traen felicidad. Sin dolor uno no podria apreciar el
verdadero valor del placer. S6lo a la luz del pesar llega a destacarse mas la alegria. De modo
que placer y dolor o alegria y desdicha habran de ser consideradas con una mente calmay con el
mismo sentido de desapego.

Es muy necesario que desarrollemos esta ecuanimidad en relacion a la Naturaleza. Esto
vale en especial para los estudiantes que tienden a ser impulsivos y que dejan que el éxito o el
fracaso influyan facil y profundamente en ellos. Cada cual habria de reconocer la verdad de que
el placer no es sino un intervalo entre dos dolores, y encarar las pruebas y tribulaciones del
mundo de manera calmay serena. En verdad, las experiencias alternadas de placer y de dolor
nos estimulan a seguir por la Senda de la Rectitud.

La ecuanimidad que el hombre habria de poseer, en cuanto parte integral de la sociedad,

viene a continuacion. También la sociedad somete al hombre a las dobles experiencias de
alegria y de pesar. Por ejemplo, tanto las alabanzas como las censuras le llegan al hombre
desde la sociedad en la que vive. Alabanzay censura son como las dos caras de una moneda y
siempre se acechan la una a la otra. Ninguna nos deberia perturbar. Habremos de considerar
tanto a la adulacién como a la censura como escalones para el progreso.
Cuando se esta cavando un pozo, la tierra que se va sacando del agujero va formando un montén
a su lado. La tierra del mont6n es la misma que habia en el pozo. La tierra y la calumnia son
como el montdn y el agujero y tienen, esencialmente, el mismo origen. Al darse cuenta de ello, la
mente beberia adiestrarse como para desarrollar ecuanimidad en términos de la relacién del
hombre con la sociedad y de su existencia en ella.

La ecuanimidad con relacién al conocimiento representa el tercer tipo de ecuanimidad
que debemos tratar de promover en nosotros. Este consiste, basicamente, en reconocer la
identidad del Alma que esta en todos los seres, sin que importe su casta, color o credo. Es
posible que las religiones sean diferentes, pero todas ellas llevan al hombre hacia la misma
meta: Dios. Es posible que sean diferentes las vestimentas, pero las telas son las mismas. Es
posible que varien los ornamentos, pero el oro en ellos es el mismo. Es posible que las vacas
tengan diferentes matices en su color, pero la leche es la misma. Las bombillas eléctricas pueden
tener diferentes voltaje, tamafio y color, pero la electricidad que las enciende es la misma. De
manera similar, hay miriadas de individuos y de animales en su multiplicidad, mas la fuerza vital
que hay en todos ellos es esencialmente la misma. La Creacion es la ecuanimidad con relacion

45



al conocimiento.

La ejecucion de acciones correctas y sagradas de manera desapegada sin alterarse en
cuanto a sus consecuencias, ya sean buenas o malas, representa el espiritu de la ecuanimidad en
la accién. Y la ecuanimidad en la devocién consiste en la relacién de la Verdad de que Ishvara®
esta en todo el Universo y que esta en todo y es el refugio para todos.

Solo cuando este tipo de devocion es constante, duradero y sin vacilaciones el devoto
puede alcanzar la ecuanimidad en la devocion. El flujo del Amor por Dios deberia mantenerse
igual y ser firme.

Lluvias de Verano
Tomo 6
Trabajo, Adoracion y Sabiduria

La ecuanimidad esta representada como el punto origen del sistema de coordenadas:

Divinidad, prakriti, jiva. Su posicion no es alterada por efecto de ningun eje.

prakriti Ecuanimidad:

naturaleza ® Accién
ilusion e Devocion

Y
PP e
/// _’i. - X
l/ /”’— l’ \ 3
- . < —
H VO {  Divinidad
el ! _-7 Conocimiento
\ ~<_ - .
N2k Sl s Realidad
~oo N _,¢’
lea“/- - Amor
sociedad
mente
individuo
Fig. 7.1

Ecuanimidad

Para lograr la ecuanimidad en la Accién y la Devocién el devoto debe conseguir el

equilibrio en los siguientes aspectos:

% El Dios Manifiesto Supremo. Otro nombre dado a Shiva (Sai Baba, Avatar)

46



prakriti
> Paracel jiva, entre:
la Divinidad

la naturaleza
> Para la sociedad, entre:
el conocimiento

ANVANWANWAN

la ilusion
> Para la mente, entre:

la realidad

el apego
> Para el individuo, entre:

el Amor

De esta manera las emociones negativas no surgiran y al no identificarnos,
no nos roban energia ni nos desvian del proposito espiritual.

... el estado de ecuanimidad, de serena paz en la alegriay el pesar, en la
prosperidad y en la adversidad, en la felicidad y en el sufrimiento
(samatvasthiti). Esta es la decimoquinta virtud del que ha alcanzado el
Conocimiento. El sentirse exaltado o deprimido por el éxito o la derrota, por la
ganancia o la pérdida, por el honor o el deshonor, es una actitud indtil.
Acéptenlo todo por igual, como proveniente de la Gracia de Dios con Su ofrenda.
Asi como usan zapatos para caminar sobre las espinas, o sostienen el paraguas
para no mojarse con la lluvia, o duermen dentro de un mosquitero para evitar las
picaduras de los insectos, asi también armense de una mente inconmovible que
confie en la Gracia del Sefior y soporten con ecuanimidad tanto la alabanza
como la censura, la derrota como la victoria, el placer como el dolor. Para vivir

con gallardia, se considera esencial tener una mente inalterable.
El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XXIII

Las almas mas evolucionadas han aprendido a dar la bienvenida a toda
clase de problemas, porque cada uno de ellos trae una nueva oportunidad de
progreso. Y para esta alma que se va aproximando al fin del viaje, ya no existen
mas, ni las enfermedades, ni los problemas, en el sentido que se les da en
general, sino sélo eventos pasajeros que se ven como pajaros surcando el cielo.
El alma evolucionada no es afectada por ningln suceso, enfermedad o cualquier
otra cosa. Por el contrario, se mantiene calma, feliz y llena de gozo en todo

momento, sabiendo que ella y Dios son Uno.
Mensajes de Sai para ti y para mi
Vol. 1l
La Evolucidn del alma

47



REFLEXIONES

Los apegos es lo que nos separa de Dios. Cuanto mas fuerte es el ego, mas lejos se esta
de la ecuanimidad.

El hombre ha hecho tremendos progresos en la ciencia y la tecnologia. Pero, en
el campo de la espiritualidad, ain es incapaz de liberarse a si mismo del
estrecho cinismo, la limitada vision y el demoniaco control del egoismo, el
orgullo, la envidia y otras malas caracteristicas. Cuando examinamos la causa
basica para este estado de cosas, descubrimos que es la consecuencia del
egoismo que se ha enraizado profundamente en el corazén del hombre. Ha
reducido al hombre al nivel de una marioneta. Contamina sus pensamientos,
palabras y acciones. Lo dirige a atesorar y acumular rigquezas materiales. No
permite que brille el Ser, el Atma. Cuando el velo del egoismo se corre, el Atma
es revelada, surge la Sabiduria y la Bienaventuranza es el resultado.

MENSAJE DEL DIA 9 de Septiembre de 2005
Los apegos No Nos permiten ser ecuanimes

Lo mismo que espantan los mosquitos que los pican, espanten cualquier
dificultad que los asalte. No se dejen deprimir por la afliccion ni animar por la
felicidad. Desarrollen ecuanimidad y esfuércense por alcanzar la Divinidad.

Divino Discurso
Gurud Purnima
24 de julio del 2002

Vuestro intelecto debe apoyarse y obtener inspiracion del Atma (Ser
Divino) todo el tiempo y bajo cualquier circunstancia. Como aspirantes al
progreso espiritual, ustedes deben apegarse s6lo a la Consciencia Universal
inalterable. Todas vuestras acciones deben tener la dicha de Dios como vuestra
meta. Deben colocar la fe totalmente en el dictamen biblico: "Todos los seres son
aspectos y fracciones de Dios." Para confirmar esta fe y fortalecerla, ustedes
deben considerar a todos los seres como iguales. Ustedes deben adquirir esta
virtud de ecuanimidad ya que este es el tesoro de todos los esfuerzos espirituales
(Sadhana Sampath).

Mensaje de la Pizarra
8 de Agosto de 2010

48



8. CICLO DE NACIMIENTO Y MUERTE

Siempre que los deseos estén en el hombre, no le sera posible escapar de
un nuevo nacimiento. El dia que sea completamente libre de deseo, ese dia se

liberara de volver a nacer.
Sadhana, el sendero interno
Austeridades (121.)

El corazén humano, que se puede comparar con un disco, contiene todas
las huellas de vidas pasadas. La reaccion, la resonancia y el reflejo de todo lo
gue han visto, escuchado y experimentado estan contenidos en él. Los vastos
océanos, las poderosas montafas y todos los lugares diferentes que han visitado
estan impresos en su corazon. En resumen, todo el Universo esta impreso en el
corazbn humano, asi que se puede decir que el ser humano es
Viswavirataswarupa (la encarnacion del principio c6smico).

Eterno Conductor
Vol. XVI, Num. 3
Discurso de Bhagavan del 28 Sep. 98

Practicando un corte transversal (plano Y — Z), por el origen de coordenadas, al
elipsoide (Fig. 2.4), conseguimos como figura un circulo de radio b (b = e).

Y prakriti Y  prakriti
b

X Z
Divinidad

iiva

Fig. 8.1 Ciclo Nacimiento y Muerte

Este circulo disminuye de radio a medida que la ilusion (b) disminuye. Por lo tanto la
longitud de la circunferencia lo hace en consecuencia.

Matematicamente la longitud (1) de una circunferencia de radio b es:

I=27b T ~3.1416

(Namero PI)
Ec.8.1

49



Podemos decir, a escala espiritual, que estos circulos ilustran los ciclos de nacimiento —
muerte — nacimiento. La longitud de estas circunferencias esta en relacion directa con la
variable b (los apegos) y de esta forma nos hace referencia al nimero de vidas o experiencias
necesarias en ese nivel de conciencia.

Shiva es conocido como “Aquel que vence a la muerte”, El también es

“El destructor del deseo”. Estos dos nombres muestran que aquel que destruye

puede dominar a la muerte; porque el deseo genera la actividad, la actividad

genera la consecuencia y la consecuencia produce la esclavitud; la esclavitud
produce el nacimiento y el nacimiento contiene a la muerte.

Sadhana, el sendero interno

11. El Significado de los Festivales Hindles (Maha Shivaratri)

Cuando todos los apegos (deseo y odio) son eliminados la variable b se hace igual a
cero (b = 0), entonces, utilizando la Ec. 4.1, tenemos:

c2=g2-p2
b=0

c=a
lo que implica que:

2Cc=2a

Ig. 8.1

Los polos se unen (cero apegos). El ser se realiza, fundiéndose en Dios.

El Ser del hombre es perfecto porque posee en si la esencia misma de la
Divinidad, pero es imperfecto en la medida en que no es consciente de este
hecho. El ciclo de las Reencarnaciones es en realidad una gradual y progresiva
toma de conciencia. Cuando el hombre realiza que €l es Dios, ya no reencarna

mas.
Sai Baba El Sefior
Sobre la Reencarnacion

“Todas mis acciones son desinteresadas, desinteresadas, no hay ni traza

de egoismo en mi”.
Eterno Conductor
Vol. XVI, Num. 3

La superficie del lingam esta modelada por el efecto acumulado de los karmas llevados a
cabo en vidas previas, como se especificd en el capitulo: 4. Karma. De esta forma es un
indicativo del nivel evolutivo logrado individualmente en el proceso de autorrealizacion. Lo
llamaremos “lingam personal” (Fig. 8.2).

50



Y prakriti (apego)
D Lingam personal

M X
A ¢ 0o \'B Divinidad ( Amor)

\ /

C
Fig. 8.2 Lingam personal

El individuo en la ejecucion de su karma, se mueve en una trayectoria, particularmente
definida por el apego que origind su encarnacion, desde D hasta B (Fig. 8.2). En este sentido,
a medida que el estado de conciencia aumenta, el apego disminuye y el amor crece segun el
lingam personal.

En los ciclos de nacimiento y muerte (Fig. 8.1), podemos observar que el valor del
radio b nos indica el grado de egoismo con que se ejecuta el karma asignado y, de esta forma,
a mayor apego (>b), mayor ignorancia (>e).

Limpien la raiz que causa la ansiedad, el miedo y la ignorancia.
Entonces sélo la verdadera personalidad del hombre podra brillar. La ansiedad
es removida por la fe en el Sefior; la fe que les dice que lo que pasa es lo mejor y
gue se hace la Voluntad del Sefior. La tranquila aceptacion es la mejor armadura
contra la ansiedad. El dolor brota del egoismo, la sensacion de que uno no
merece ser tratado tan mal. Cuando el egoismo se va, el dolor desaparece. La
ignorancia es simplemente la identidad equivocada del cuerpo como el uno
mismo.

MENSAJE DEL DIA 20 de Junio de 2005

El de los Vedas es el estudio de mas alto tipo, dado que conduce a la
conquista de la muerte, mientras que todos los otros estudios tratan acerca de los
medios para sacar pequefios placeres del mundo. Los Vedas muestran el camino
a los reinos de la bienaventuranza eterna, donde no hay ni nacimiento ni muerte.
Las personas se esfuerzan por conocer todo sobre el mundo, pero raras veces
tratan de conocer siquiera un apice de su propios reinos interiores.

MENSAJE DEL DIA 24 de Julio de 2005

51



REFLEXIONES

En el circulo formado en el plano Y-Z (prakriti — jiva), Ciclo de Nacimiento y
Muerte, (Fig. 8.1), tiene por radio b en el eje prakriti y por radio e en el eje jiva.

Lo que nos indica que e = b 0 que la ignorancia es apego, apego a los propios
paradigmas, y extendiendo el razonamiento nos permite asegurar que la ignorancia también es
maya.

“Los hombres de inteligencia ordinaria consideran que Yo nazco muchas
veces y que ejecuto muchos actos durante cada nacimiento. Pero lo que sucede
es que cuando se presenta la necesidad de elevar al mundo, Yo me manifiesto
asumiendo un nombre y una forma, eso es todo; por eso estoy consciente de
todas Mis apariciones, de todas Mis Manifestaciones. Soy Todopoderoso, Soy
Omnisciente. No solamente Yo, sino t0 también lo sabes todo. Pero tu
capacidad de conocimiento estd opacada por la ignorancia. Yo Soy el
Conocimiento mismo, por eso lo sé todo”

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo VII

Como ya lo dijéramos, por si sola la mente del hombre es responsable de
su liberacién o de su esclavitud. Aqui, el aspecto de maya es similar al aspecto
mente. La mente posee una forma especial que le es propia. Es nuestra propia
ilusion, la que toma la forma de nuestra mente.

Lluvias de Verano
Tomo 4
La Ley del Karma es Invencible

A pesar que una persona esté muy cerca de la realizacion (2c = 2 a), Fig. 4.1, no le
sera posible dejar de ejecutar Karma. Las distancias rl y r2 sélo se anularan cuando la
persona se funda en Dios (2c =2 a, Ig. 8.1).

Te preguntaras por qué los sabios todavia tienen que practicar el karma;
no solamente td, sino muchos otros podrian preocuparse por este interrogante.
Pues bien, la gente generalmente sigue el ideal fijado por quienes estan en
niveles superiores. Sus actos constituyen la base del Dharma (los dictados de
Dios) para todos. Si los sabios (jfianis), conocedores de Dios, estuvieran
inactivos, ¢como habrian de salvarse los mortales comunes? No tendrian guia, y
se perderian en los caminos faciles del placer sensorial. El deber de los sabios
es fomentar la Rectitud y practicarla frente a los demas, para que éstos también
se inclinen a seguir el ejemplo, atraidos por la esperanza de volverse tan alegres
y felices como aquellos. Los sabios tienen que hacer y ver que se haga,
mostrando, de manera que el resto pueda ser persuadido para seguir el ejemplo
dado por ellos.

El Gita de Sathya Sai Baba
Cap. VI

52



A la gente que en apariencia estd “a distancia” de Swami, El les da
indicaciones, pero nunca tan severas como a los que estan “cerca”. La gente, en
general, juzga a Swami por sus devotos “cercanos”’, de modo que éstos deben
ajustarse a moldes muy estrictos de comportamiento.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Cap. XL

Las acciones de estas personas elevadas (pequefio valor de b), tienen como
caracteristicas que son llevadas acabo con devocidn, sin apego a los resultados y tampoco con
el falso calificativo de yo soy el hacedor. Sirven de guia por sus ensefianzas y ejemplos a las
personas con condiciones de b mas pesadas.

53



9. DANZA COSMICA

Para el trazo del perfil de la elipse, como se explico en la seccion 2.2, por medio de un
hilo, fue necesario apoyarse en los focos, los cuales sirvieron de pivote para la generacion de
la curva.

Tomando como analogia el procedimiento para el desarrollo de la elipse, en el plano
X-Y, podemos inferir como es el del desarrollo del lingam:

Los focos (f1 y f2), Fig. 2.2, representan ahora los polos negativo y positivo, el
principio de polaridad del Universo.

El punto M (x, y), Fig. 8.2, se desliza dibujando el perfil de la elipse, bajo la relaciéon:
rl+r2=2a. A escalacésmica el punto M representa la union de Shiva y Shakti, los cuales
danzan inmersos en Dios.

2 2

En el plano X-Y, el punto M (x, y) responde a la relacién X—2+;’—2 =1. La danza de
a

Shiva y Shakti, con el Universo como escenario es igualmente armoniosa y responde a la
coreografia disefiada por Sai.

Actualmente los cientificos estan propagando varias teorias acerca del mundo. Los
espiritualistas también propagan acerca de la divinidad de varias maneras. Sin embargo, la
humanidad no es capaz de comprender lo que los cientificos y los espiritualistas estan diciendo.
Después de todo podemos concluir que el mundo esta compuesto de moléculas y atomos. No puede
haber mundo sin atomos. Nuestro Venkataraman (antiguo Vicerrector del instituto Sri Sathya Sai de
Educacion Superior) planted dos preguntas en su discurso: ¢Quién es Dios? ¢Ddnde esta Dios?
Dios esta en todas partes en la forma de 4&tomos. Esta es la respuesta correcta a estas preguntas. El
Universo es una combinacion de dtomos. Los vedantinos dicen: “Brahman es mds sutil que lo mds
sutil y mas vasto que lo mas vasto” (“Anoraniyan Mahato Mahlyan”). Es debido al encuentro de los
atomos que encontramos los cinco elementos, los seres humanos, los distintos objetos y actividades en
este mundo. Los atomos lo interpenetran todo. El mundo estd compuesto de atomos y de nada mas.
La gente, los pdjaros y los animales, el alimento, el agua, las mansiones, la luz... todos estan
compuestos de atomos. Brahman no tiene una forma especifica.

“Brahman es mas sutil que lo mas sutil, mas vasto que lo mds vasto. El es el

eterno testigo y permea el Universo entero en la forma de los atomos”.
(Verso en Telegl)

El sonido no tiene forma, pero el objeto que produce el sonido tiene forma. Igualmente, la
bienaventuranza no tiene forma, pero la persona que la experimenta tiene forma. La fragancia no
tiene forma, pero la flor que la emite tiene forma. El amor no tiene forma, pero la madre que da amor
tiene forma. El agua no tiene forma, pero el contenedor tiene forma. El agua asume la forma del
contenedor. De igual manera, Dios no tiene forma, pero el &tomo, que manifiesta la Divinidad, tiene
forma. Es un error argiir que Dios no tiene forma. De hecho, todas las formas son Suyas. El es
infinito y todo penetrante.

El atomo es la base primordial de toda la creacion. Nada existe fuera del &tomo. Los 4&tomos
constituyen el mundo. La Divinidad esta inmanente en el &tomo. La forma del atomo es la forma de
Dios. El hombre debe hacer esfuerzos por reconocer esta verdad. Los cientificos tuvieron que luchar
mucho durante miles de afios para reconocer que el atomo es todo penetrante. Sin embargo, hace
miles de afios, el nifio Prahlada reconoci6 y proclamé esta verdad.

54



“Nunca dudes que Dios estd aqui y que El no estd alld. El estd en todas partes.
Donde quiera que Lo busques, puedes encontrarlo alli”.
(Verso en Telegu)

Hasta el dia de hoy, los cientificos no han podido reconocer esta
verdad. La gente le ha dado varios nombres. Los nombres pueden variar, pero
la base fundamental es la misma, y esa es el &tomo. El poder de un atomo es

infinito y esta presente en cada uno.
Discurso Divino de Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Cuarto dia del Veda Purusha Saptaha JAana Yajfia (23 Oct. 2001)

El &tomo: sin €l no se hace nada. Todas las cosas son producidas por
atomos. Los atomos juntos también hacen la luna. Los atomos son alertas y
activos, jamas inertes. Por lo tanto, ¢cémo es posible decir que la Luna se
considere inerte? Todo el Universo esté en actividad gracias a los &tomos. ¢De
donde proviene la energia? Electrones, neutrones, protones... ;jde donde surge
esta ciencia? Los cientificos se preguntan “como” es que funcionan estas cosas.
Pero no preguntan “por qué”. La respuesta al “por qué” los conduce a lo
divino. La energia basica es Shakti (energia universal) y desde esta energia
basica se deriva todo. ¢De ddnde proviene entonces el poder del atomo? No es

sino Poder Divino.
Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XLV

Los atomos estan integrados por diferentes componentes: entre otros, electrones (carga
negativa), protones (carga positiva), neutrones (carga neutra). Estos atomos, al unirse,
generan todo lo que es evidente en el mundo, de alguna forma. Estas agrupaciones atraeran y
se uniran con otro conglomerado de atomos afines, para asi formar un estado energéticamente
estable. De esta forma podemos explicar porqué ocurren las atracciones entre dos seres.

-
-
L
g ~—
[/
o Y \\.‘
| ! |
| ;
I 4
| g A o
° \ . f
-

Fig. 9.1 Modelo atémico

El i6n Cloro (CI7) es atraido por el i6n Sodio (Nat ); al unirse forman la sal, Cloruro
de Sodio (NaCl), de esta manera podemos decir que para el Cloro, el Sodio es irresistible. Se
equilibran y compensan mutuamente.

55



Un dia en Puttaparti, Baba recogié un pedazo de granito partido y, dandoselo al
doctor Rao, le preguntd qué contenia. El gedlogo menciond algunos de los minerales de la roca.

“No me refiero a éstos, sino a algo mas profundo”, dijo Baba.

“Bueno... moléculas, atomos, electrones, protones...”, respondio el doctor Rao.

“No, no jmas profundo todavia”, insistio Baba.

“No se, Swami”, fue la respuesta.

Baba agarro el pedazo de granito de la mano del ge6logo, y sosteniéndolo en el aire
con sus dedos, soplé en él. No estuvo ni un momento fuera de la vista del doctor Rao, sin
embargo, cuando Baba se lo devolvi6 su forma habia cambiado completamente. En lugar de ser
un pedazo irregular era una estatua del Sefior Krishna tocando su flauta. EI gedlogo también
not6 una diferencia en el color y un leve cambio en la estructura de la sustancia.

“Ve usted? Mas alla de sus moléculas y atomos. Dios estd en la roca. Y Dios es dulzura
y alegria. Rompe el pie y pruébelo, dijo Baba.

El doctor Rao no tuvo dificultad alguna en romper el pie de “granito” de la estatuilla.
Poniéndolo en su boca como le dijo Baba, encontré que era de azicar candi. El resto de la
estatua, creada en un instante del pedazo de granito, estaba ahora hecha de azlcar candi.

Sai Baba. El Hombre Milagroso
Capitulo XV
De lo mismo, pero diferente

TODO VIBRA, TODO ESTA EN MOVIMIENTO
La vibracion es la danza cdsmica de shiva y shakti, la cual esta amorosamente bien calculada

¢Azar? Jamas creeré que Dios juega a los dados con el universo.
A. Einstein

Aguel que ahonda en la realidad aparente en busca de las verdades
esenciales, aprende a descubrir una tendencia en cada acontecer que indica la
existencia de objetivos que no han podido sino surgir de una instancia que ha
trascendido a las claras la casualidad.

Cuando El Maestro Llama
Segunda Parte

Satsangatve Nissangatvam, Nissangatve Nirmohatvam,
Nirmohatve Nischalatattvam, Nischalatattve Jivanmukti
(Verso en sanscrito)

La buena compafiia lleva al desapego,
el desapego lo libera a uno del engafio,
La liberacion del engafio, lleva a la firmeza de mente y la firmeza de mente
Confiere la liberacion...

Primero que todo, el hombre tiene que desarrollar buenos hébitos y transformarse.
¢Como pudo Savitri devolverle la vida a su esposo muerto? Ella transformé a la vibracion, en ella
misma, en vibracién divina al contemplar incesantemente a Dios. Esto Ilevd a la resurreccion de su
esposo. Cuando desarrollen sentimientos divinos, nada es imposible para ustedes. Cualquier poderosa
tarea puede realizarse por medio del amor puro y desinzeresado...

El amor es la mas potente arma que puede ganarle a cualquiera. ¢Cual fue el arma que
protegia a nuestros ancianos que vivian en las selvas? No fue la bomba de hidrégeno o la bomba
atomica. Fue el amor y sélo el amor. Asi que no es necesario adquirir la bomba atémica o la de

56



hidrdégeno, es suficiente si uno tiene el arma del amor. Pueden conquistar al mundo entero con el
poder del amor...

iEncarnaciones del Amor!

Las divinas vibraciones que resultan del bhajan que acaban de cantar se estan
expandiendo a todas partes del mundo. El divino nombre que canten purifica los corazones de
muchos. Por esto, no entretengan sentimientos malos. No usen palabras malas. Usen sélo palabras
sagradas. Canten la gloria de Dios. Si hacen esto, habran rendido una gran ayuda al mundo entero.
No hagan dafio a nadie. Ayuden a todos. Si ayudan a todos, ciertamente lograran resultados
positivos. Hagan el uso apropiado de su tiempo. Canten el Nombre de Dios y hagan sagrado su
corazon.

Disurso Divino
Dia 1° de Dasara
9 de Octubre de 2002

57



REFLEXIONES

Todas las relaciones que establecemos en la vida, como por ejemplo: matrimonio,
hijos, sexo, procesos de creatividad, etc., son una conmemoracién de los actos Divinos del
proceso de La Creacion llevados a cabo por el Absoluto Brahman.

Crean firmemente que el cuerpo es la residencia de Dios, que el alimento que
comen es la ofrenda que le hacen a su Divinidad; que el bafiarse es el bafio
ceremonial del Espiritu Divino en ustedes; el suelo por el que caminan es Su
territorio; la alegria que obtienen es Su regalo; el dolor que experimentan es Su
leccion para que caminen mas cuidadosamente. Recuerden a Dios en todo
momento; muchas personas piensan en El sélo cuando el dolor cae sobre ellos;
por supuesto que esta bien hacerlo, es mejor que buscar la ayuda de aquellos que
estan igual de propensos al sufrimiento. Pero, es infinitamente mejor pensar en
Dios en el dolor y en la alegria, en la paz y en el conflicto. La prueba de la lluvia
estd en lo mojado del suelo; la prueba de la devocion (Bhakthi) estd en la
ecuanimidad (Shanti) que tiene el devoto (bhaktha), ecuanimidad que lo protege
contra las avalanchas de éxito y fracaso, fama y deshonra, ganancia o pérdida.
MENSAJE DEL DIA 19 de Septiembre de 2005

La Fision nuclear, generada por el hombre, es la interrupcion de la Danza Cosmica. Es
entremeterse en las relaciones intimas de Shiva y Shakti.

El Sol, la Luna y las estrellas estdn en el espacio y se mueven y orbitan
de acuerdo a un orden y a una disciplina, si esa disciplina vacilara por un
instante, se produciria el colapso general. ¢Qué es lo que mantiene esa
disciplina? La invisible Fuerza Divina.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
LI

Baba; sin embargo, con su infinita bondad, permite el uso de la energia atdbmica para
beneficio humano.

Mediante las investigaciones respecto de la energia atémica, uno puede
inventar armas destructivas que pueden reducir a todo el mundo a cenizas en
cuestion de segundos. La misma energia atdmica, empero, nos puede ayudar a
generar millones de kilovatios de energia eléctrica que puede ser empleada en la
industria y la agricultura, para convertir este pais en un maravilloso jardin. Una
persona educada debe mostrar discernimiento y tomar el curso correcto en la
accion. Los descubrimientos e inventos del hombre no deberian aplicarse a
propositos negativos conducentes al desastre y la destruccion. El discernimiento
nos guia para emplearlos correctamente en el aumento de la produccion y la
promocion del bienestar humano.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
21 La Indagacion Interior

58



10. IDENTIDAD DE DIOS

Cuando Swami habla sobre si mismo encontramos, entre otras, las siguientes
declaraciones:

A los devotos les resulta muy dificil tener la experiencia de que Swami es omnipresente,
porque la condicion de la omnipresencia es la incorporeidad. Viviéndose pasar entre ustedes dicen:
‘Este es Baba, es aqui donde realmente estd’

Yo me manifiesto por medio del cuerpo porque de otro modo ustedes no podrian verme, no
sabrian de Mi tal como Baba elige que Sus devotos lo hagan, nadie puede abarcar Mi dimensién. Yo
soy inconcebible.

Un Avatar trae consigo atributos divinos que, en esta era de ignorancia y escepticismo,
generan dudas por temor a la comprobacion de la existencia de otros niveles de manifestacion de la
energia que los hombres creen manejar, entonces se Le aplican a Swami adjetivos impropios y
apelativos que les dicta el miedo ante la existencia de un poder supremo. Esto se da de esta manera
porque han olvidado al amor, creen y sienten que el poder de Baba los transforma en indemnes ante
un peligro ain mayor al que los mismos humanos han generado ya en el mundo; no pueden concebir
un poder generoso y amante que sélo aspira a redimir de tanto error y tanto sufrimiento.

Yo tengo aln mas poderes de los que he declarado, y los explicitos van més alla de lo que
todos imaginan, por eso los creyentes viven en estado de gracia. Swami se vale de todo lo existente
para llevar a cabo Sus propositos. Su mision y Su obra, y aun en lo mas simple El ejercita Sus
atributos increibles. Asi por ejemplo, ¢por qué permito que Mis fotografias se reproduzcan en la
medida en que ustedes conocen? Esto se debe a que, desde la imagen de Baba, algo de Mi poder
actuante se transmite; no es una foto comin, por eso contemplarla profundiza el amor, tiende un
puente real entre el devoto y su Maestro y es un vehiculo idéneo para hacerme llegar cualquier
invocacion, cualquier pedido.

Claro que Swami no necesita de una fotografia para actuar, pero ésta si les ayuda a ustedes,
gue pueden sentirme mas presente alli donde Mi rostro acompafia sus rezos.

No hay imagen de Baba sin potencia, sépanlo; la vibracion del color y de la forma son
similares a la del sonido, Mi nombre actia como un Mantra y toda imagen Mia también lo es, en
tanto productora de un movimiento multidimensional que armoniza y transforma.

El Sefior, que trasciende la distancia y el tiempo no conoce barreras para Su manifestacion y,
si alguna existiera tengan la certidumbre de que Baba posee las cualidades para derribarla, la mas
vigente de las cuales es la potencia de su decision.

Yo vengo de muy lejos, de un tiempo donde el pasado y el futuro no existen, de un espacio en
el cual las dimensiones no se vinculan con el medio exterior sino con la vivencia interna. En realidad
alli — que tampoco es un lugar sino un estado de ser — todo es interno, todo es espiritual.

En ese estado la voluntad es acto. Yo he conservado ese atributo en esta Encarnacion, sélo
que permito la adaptacién al tiempo cronol6gico para no perturbar la armonia del orden natural.
También he conservado los atributos esenciales — todo Avatar completo lo posee —y los empleo para
llevar a cabo Mi misién en le Tierra. Baba lo puede todo, es testigo de todo y lo conoce todo. Nada
es imposible para Mi, todos los espacios me contienen y conozco del Mundo hasta el secreto mas
oculto. Mi conciencia abarca todo el orbe y estoy con Mis devotos, con cada uno a quien un dia
sefialé y atraje hacia Mi amor y Mi persona. Yo los cuido de manera constante, ustedes son Mi deber
y Mi motivo. Hago al lado de todos mucha més de lo que ni siquiera lograrén sospechar; me ocupo
de sus vidas, de sus anhelos y de sus asuntos de manera total.

El Avatar proviene de una region inconcebible para el ser humano; todo lo que puede decir
para que lo imagines es que se trata de una dimension de dicha sin medida a la que Dios desea que tu
accedas en un momento de tu evolucion. Baba sigue instalado en esa dicha, que es Bienaventuranza
indeclinable.

59



Yo estoy presente ahora en medio de tus cosas, y te veo, te entiendo, te conozco. Sé lo que
sientes en este mismo instante, y lo que piensas. Hoy estuve contigo, esperando que me abrieras la
puerta, para hablarte. Y ahora, que te pones en contacto conmigo, puedo hacerte saber que el Sefior
esta siempre esperando que Lo Ilames. En esas dimensiones de las que te hablé, Dios aguarda a que
Sus hijos Lo convoquen y, llamandolo Padre, Amado, Amigo, Maestro, se Le pongan al lado y Le
entreguen sus cosas sus alegrias, sus trabajos. jSwami se siente tan feliz cuando Lo llaman y Le dicen
‘Baba, hazte cargo de esto’ y descansan en El! Yo no te pido mas que eso, que tomes conciencia de
que estoy disponible, mas aln, deseoso de que Me otorgues tus tareas y que a cambio Me dediques tu
amor.

Un Avatar viene por poco tiempo, apenas una vida humana; Su obra perdura por Siglos. Tu
tienes la ventura de participar de la ocasion de Su venida. Baba estd ahora en este mundo, harias
bien en aprovechar de eso, manteniendo abierto este canal a través del cual quiero ensefiarte. En
todo momento puedes hablar conmigo, gozar de Mi consejo, de Mi fuerza, del amor con que te estoy
buscando para que puedas descansar de tus fatigas aqui en Mi corazén.

Es preciso que ustedes acepten la evidencia de que no existe espacio sin Mi esencia, y que
experimenten la verdad de que los hombres siempre estan a salvo

Aquel que ahonda en la realidad aparente en busca de las verdades esenciales, aprende a
descubrir una tendencia en cada acontecer que indica la existencia de objetivos que no han podido
sino surgir de alguna forma superior de inteligencia, de una instancia que ha trascendido a las claras
la casualidad. Esa inteligencia es en esencia una energia extraordinaria, generadora de todo lo que
existe y a la que el hombre Illama vida. ¢Sabes ti lo que es eso? ¢Has intentado definir este
concepto? ¢Es la vida el calor, la reproduccién, el movimiento, o es aquello inasible y extrafio que
sustenta al calor, a la reproduccién y al movimiento y cuya falta tampoco es concebible por la razén?

¢Por qué se mueve el &tomo? (Cudl es la dimension infinitesimal y Gltima? ¢Existe un
volumen que lo contiene todo, un diametro? Y, si asi fuera, ¢dénde estaria, éste mismo, incluido a su
vez?

Dios, que es conocimiento, es inabarcable, y aun este concepto no puede ser ni en lo mas
minimo concebido por ti, porque la conciencia de tus propios limites — como los de toda forma, que es
precisamente eso: limites — te impide concebir lo no cercado, incontenido, un espacio-tiempo que no
acabaria aun cuando agregaras ceros en cantidades que igualaran al nimero de atomos de todo el
Universo.

En esta inmensidad la vida humana es una chispa fugacisima que, no obstante, participa de la
energia universal. Decir que esa energia es Dios, 0 decir que es Amor, es en verdad lo mismo. Por lo
tanto tu, un ser humano fragil y falible, estando contenido en el cuerpo te llama hacia Si desde Si
mismo y aquello que identificas como error o pecado son instancias que no generan ni exilio ni
castigos sino trabajo adicional, nuevas materias a cursar en tu carrera hacia el Altisimo.

La mayoria de las Religiones afirman que s6lo sus propios fieles son herederos de la gloria de
Dios. Esto es tan absurdo como lo seria afirmar que solo el término inglés ‘water’ designa agua, y
gue todo término en otro idioma no es idoneo para citar al liquido elemento. Puedes nombrarla de
cien maneras diferentes siempre estaras refiriéndote al agua. Asi con el Sefior; llAmalo como te
plazca y desde el ritual que a ti te satisfaga, siempre sera el Uno quien se manifieste. ¢Cuan grandes
y benévolos serian estos diferente dioses historicos, si condenaran a generaciones enteras cuyo nico
pecado habria sido el nacer a destiempo o en regiones en las cuales esa Religion en particular no se
dio a conocer?

El Sefior es perfecto para todos, no para unos pocos, porgue Su justicia es absoluta y estable.

Cuando el Maestro Llama
Segunda Parte

Dios es Omnipresente, sin embargo, debe experimentarse como presente

en la forma sutil de la conciencia. Este sentimiento divino debe surgir en el
hombre. Los Upanishads dicen: “El cosmos estd impregnado de lo Divino”. La

60



Divinidad esté presente en todos los seres humanos. El hombre de hoy esta mas

inclinado a dividir al Uno en muchos que a ser consciente de la unidad que

incluye a la diversidad. La tarea primordial del hombre actual, es la de
reconocer la unidad que yace en la multiplicidad.

Eterno Conductor. VVol. IX. Nim. 5

Aférrense al Sefior

Como podemos observar Dios no tiene ningun deseo, su poder es infinito y es la
unidad en todos y en Todo. Estas “caracteristicas” estan evidenciadas matematicamente en el
lingam y las podemos deducir aplicando las siguientes condiciones a la ecuacion del elipsoide
(Ec. 2.3):

X2 y2 Z2
?+b—2+e—2 =1
b = 0 (sin deseo)
e = 0 (sin ignorancia)
2 2 2
X_Z y__|_z_ =1
a 0 O

Los términos y2/0 y z2/0 tienen por solucion infinito (o) y por consiguiente, el
primer término es igual a infinito ( «©), entonces:

w=1

lg. 10.1

La expresion anterior nos indica que: El infinito es Dios y Dios es la unidad, lo cual
esta completamente de acuerdo con las declaraciones de nuestro amado Bhagavan.

Krishna ha entregado en el Bhagavad Gita una muy apropiada
descripcion de Dios:
Dios existe en todas partes y se manifiesta tanto en lo infinitesimal como
en lo infinito.
Lluvias de Verano
Tomo 6
Dios se manifiesta en lo infinitesimal y el lo infinito

Esta Encarnacion, una Incorporacién que esta mas alla del alcance de
todos. El tratar de explicarme seria tan inatil como el intento de una persona
gue no conoce el alfabeto de leer un libro profundo, o el intento de volcar el
Océano en un pequefio recipiente. Lo mas que pueden hacer es prepararse para
recibir y para beneficiarse de la Bienaventuranza que otorgo, la
Bienaventuranza que concedo (...) Lo Divino en la Encarnacion es inexplicable,
impenetrable. Es el Fuego del Amor mas el Fuego de la lluminacion, el Fuego
de la Creacion Césmica y el Fuego de la Destruccion Cosmica.

De Sai hacia Sai
65. El Mal Paso

61



J.H.: El Avatar nunca nace; no obstante, aparece y ocupa un cuerpo que
nace y se desarrolla de la manera corriente. Los cuerpos que uno observa son
transitorios y Baba no se ve diferente.

El Avatar, tal como lo has descrito, toma solo el cuerpo. La diferencia
reside en que los hombres llegan a los cuerpos con tendencias y resultados de
acciones. Baba toma este cuerpo sin tendencia alguna, totalmente libre, sin
deseos, sin apegos, siempre feliz.

J. H.: Cuando uno ve a Baba como una forma entre todas las formas
perecederas, ¢puede uno sefialarlo como lo Unico real?

Si. La realidad Unica es Baba. Baba significa Ser, Conciencia,
Bienaventuranza, Alma, Realidad Unica.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XX

Fig. 10.1
Danza de Shiva

Shiva, subyugando los sentidos y los apegos,
danza libre en el universo

62



11. RENACIMIENTO

Las actividades y las conductas son promovidas por un pensamiento, de igual forma
al momento de la muerte, el Gltimo pensamiento que cruce por la mente disefiara las
condiciones de vida para la proxima reencarnacion.

El destino del hombre después de la muerte es moldeado por el
pensamiento que predomina en el momento de la misma. Ese pensamiento
es el cimiento sobre el cual se construira el siguiente nacimiento. Quien en
ese momento me recuerde, alcanzard mi Gloria y de hecho me alcanzara a
Mi.

El Gita de Sathya Sai Baba
Cap. XV

El altimo pensamiento a la hora de la muerte determinard el valor del punto D 6 C del
lingam (Fig. 3.2). Esta posicion esté influenciada por el valor de la variable b (apegos) que a
su vez determinara la distancia 2 ¢ (Karma vidas pasadas) o la cercania con Dios (Ec. 4.1).

Los apegos que atesoramos en la vida nos esclavizan y construimos nuestros frenos
para el progreso espiritual en la préxima encarnacion.

El animal vive con la conciencia de que es un animal, el pajaro tiene la conciencia de ser un
pajaro. Una mujer se ocupa de sus actividades con la conciencia de que es una mujer, e igual hace el
hombre. La conciencia que uno tiene hasta que vuelve a dormir es continua, sin cambios después de
gue uno despierta. Los seres vivientes contintan con sus actividades desde el punto en el que fueron
interrumpidas por el suefio. Asi también continta el hombre, en esta vida, las actividades que fueron
interrumpidas por la muerte, a partir del punto en que terminaron. “Al final desechan su cuerpo,
recordando los sentimientos que con mayor fuerza lo movieron siempre”. El Gita dice: “Alcanza
precisamente la posicion hacia la que se habian dirigido todos sus sentimientos”. La naturaleza de la
vida siguiente va de acuerdo con los sentimientos que ocupan la mente del hombre cuando éste
desecha su cuerpo, puesto que esos sentimientos, a su vez, sélo responden a los sentimientos que
dirigieron su vida. Profundizando en esto, parecera evidente que la verdad béasica es ésta: todo
depende del progreso logrado en la sublimacion de la inteligencia.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
15 Niveles y Etapas

Hay tres razones por la que nace un hombre. Una es el pecado, la
segunda es un deseo o0 experiencia insatisfechos, la tercera es la falta de
conocimiento o ignorancia. La sensacion de que no esta satisfecho un deseo y su
anhelo de nacer nuevamente para cumplir con él, constituye una de las razones
principales. El hombre lleva a cabo toda una serie de cosas negativas y comete
pecados. Tendrd que nacer nuevamente para experimentar las consecuencias.
La ignorancia en estas circunstancias es lo que le lleva a buscar el renacimiento.
Estos tres puntos son los que constituyen la base para nuestro renacer.

Caminos hacia dios
Capitulo 16. Reencarnacion:
5. ¢Por qué escapar del renacimiento?

63



En esta posicion (D 6 C) comenzamos la vida, con el fin de adicionar buenas acciones
que contrarresten a las malas acumuladas.

Considérese la vida en el mundo como un quehacer obligatorio que se te
ha impuesto. Estas ahora en la carcel cumpliendo una condena por crimenes
cometidos en un nacimiento anterior; el alcalde asigna diversas tareas: cocinar,
traer agua, cortar lefia, etc. Tienes que desempefiar 1o mejor que puedas el
trabajo que se te asigne, sin esperar recompensas. Si te portas bien, no causas
dificultades y cumples sin demora las obligaciones que se te fijaron, quizas se te
dara libertad antes de tiempo, proveyéndote de un certificado que testifique tu
buena conducta y confiabilidad. Tal actitud te dara préactica en la accién sin

interés en los resultados, muy valiosa para refrenar los sentidos.
La Verdad. ¢Qué es la Verdad?
Karma, Devocion y Conocimiento (23.)

Para reducir el valor de b, debemos ejecutar el karma en el dharma y de esta manera ir
agregando acciones positivas que disminuiran las pecaminosas.

¢Cuél es exactamente su deber? Déjenme resumirlo para ustedes.
Primero, atiendan a sus padres con amor, veneracion y gratitud. Segundo,
“Sathyam vada”; Dharma chara o “Hablen la verdad y actuen virtuosamente”.
Tercero, “Siempre que tengan unos pocos momentos disponibles repitan el
nombre del Serior, con la forma en la mente”. Cuarto, “No se permitan nunca
hablar mal ni descubrir defectos en los demas”. Y, finalmente: “No causen dolor

a los demés en ninguna forma.
Mensajes de Sathya Sai
Vol. IV, Cap. 61

Los polos iran acercandose cada vez mas a los vértices A y B para llegar a la union con
el Absoluto Brahman (cero apego).

64



REFLEXIONES

La presente encarnacion y sus condiciones fue el resultado de un apego no satisfecho
de la anterior encarnacion, el cual determind el valor del punto D 6 C en el lingam (Fig. 3.2).

Si plantan las semillas de un limonero, no podras esperar cosechar
mangos, ni pueden esperar cosechar limones si plantan las semillas de un
mango. De manera similar, no pueden esperar obtener un buen resultado si
llevan a cabo una mala accion, y si llevan a cabo una buena accién no obtendran
de ella una mala reaccion. El tipo de semillas que planten ser& el que determine
lo que vayan a cosechar.

Lluvias de Verano
Tomo 4
La ley del Karma es Invencible

La anterior declaracion nos dice que un arbol que de mangos no puede dar limones o
viceversa sin que haya una transformacion, en este caso genética®. Lo que tratamos de decir
es que una persona tiene un limite maximo donde la maya puede afectarle, determinado por b;
el cual, indica el méximo apego que condujo a la presente encarnacion. Existen estados de
conciencia donde la persona no se permite bajar o es muy raro que tal cosa suceda.

El jivi oscurecido por la ignorancia es incapaz de reconocer la realidad.
El discernimiento le revelaria la verdad. Un principe es raptado y abandonado
en la jungla, pero de algin modo descubre el camino para salir de alli y regresa
a su hogar. Sigue siendo principe, y nunca dejo de serlo. De la misma manera el
jivi es devuelto a la riqueza de su origen. Y una vez que alcanza su verdadera
condicion, se libera de todo el cambio y al azar que implica el samsara, o la
corriente de tiempo — espacio y de nombres y formas. Si no llegara a alcanzar
esa posicion, volvera al mundo de la decadencia y de la muerte, al igual que el
feliz durmiente que despierta de nuevo a la confusion del dia.
Once Upanishads. Estudio practico de la realidad ultima
8 Upanishad Chandogya

Se quejan de que su vecino ha asegurado su felicidad mientras que
ustedes se sienten miserables. Su vecino puede tener a su favor varios afios de
disciplina espiritual acumulados en el cuerpo causal en el que vino de su
nacimiento anterior al presente. Su naturaleza e inclinaciones se moldean por el
modo en que amaron y lucharon, se alimentaron y pelearon, en la serie de vidas
gue han tenido.

Sadhana el camino interno
3. Devocion, Karma y Conocimiento (68.)

Ustedes no pueden ver las bases de un rascacielos, ¢pueden, por eso,
afirmar que esta asentado simplemente sobre el suelo? Las bases de esta vida
estan asentadas en el pasado, en otras vidas que ustedes han vivido. Esta
estructura ha sido moldeada por el proyecto basico de aquellas vidas. Lo “no
visto” determina la estructura, el numero de pisos, la altura y el peso.

Sadhana el camino interno
3. Devocion, Karma y Conocimiento (70.)

% Genética. adj. Relativo a la génesis u origen de las cosas. (Enciclopedia Salvat Diccionario)

65



12. LA LIBERACION

Para alcanzar la Liberacion, la unién con la Divinidad, debemos romper las cadenas
que nos sujetan a la vida mundana, entre ellas tenemos:

e apego al cuerpo, a las sensaciones, a lo material
e apego al resultado del karma (acciones)

El pesar y la alegria vienen a ser imagen de la actividad que uno realiza.
Constituyen su eco, su reflejo, su reaccién. El individuo (jivi) puede ser el
testigo, sin tener que ver con lo bueno o lo malo de la actividad. Cuando uno se
involucra en ella, habra de experimentarse lo bueno cuando se ha hecho el bien,
y lo malo cuando se ha hecho el mal.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
8 Esclavitud

Alguien, por su conducta, te decepciond. La decepcién a causa de la
conducta de otro devoto, que ti juzgaste inadecuada, es el resultado de la falta
de fe, porque tu no sabes qué caminos le marco el Sefior, de los cuales la
conducta que repruebas es un ingrediente o un aspecto. Ser inflexible con los
demés es una forma de cuestionamiento a tu Maestro, cuyos recursos y
mecanismos no conoces ni puedes evaluar. Si todos estan en mis manos ¢como
podrian equivocarse o actuar mal — en lo aparente — sin que eso mismo
significara un aspecto esencial que Yo sefialé para él?  Abandona tu
autoritarismo, tu intemperancia, y desliza la mirada desde tu hermano hacia tu
propio interior.

Sai Baba, el Sefior
La anticipacién (36)

Muévanse en el mundo como un actor, pero estén conscientes todo el
tiempo de que van camino a casa para estar con el Sefior, de donde han venido.
Siempre que ingrese a la mente la idea de que el drama es real, niéguenlo con
firmeza. No se identifiquen con el papel que estan jugando. Tal identificacion
retardara su progreso.

Observando la Fig. 12.1, vemos que es necesario anular b, e, y maximizar c, es decir
eliminar la maya, la ignorancia y adquirir el Conocimiento Divino (2 c =2 a, Ig. 8.1).

66



Yo, prakeriti

o Divinidad

2C

Fig. 12.1 Parametros lingam

La ilusion engafiosa tiene que morir; so6lo entonces terminara el ciclo
del cambio. Solamente entonces el hombre se liberara de los lazos del
nacimiento, la vida y la muerte. Lldmelo “alcanzar la Meta”, o ‘‘fundirse en lo
Absoluto o lo Universal”, o “convertirse en uno con el infinito”; los nombres
podran diferir, pero el fin es el mismo. Todo mortal tiene que alcanzar la
inmortalidad, pues es hijo de ella.

La Verdad. ¢Qué es la Verdad?
Las Grandes Expresiones (11.)

La practica de los senderos pertenecientes a los diferentes ejes del lingam (Divinidad,
prakriti, jiva), contribuyen simultaneamente para lograr el objetivo comun de fundirse con la
Divinidad.

e En el eje Divinidad, su sendero es el Devocion y su fin llegar al
amor Divino (2c =2 a)

e En el eje prakriti, su sendero es el karma y su fin el eliminar el
apego (b =0)

e En el gje jiva, su sendero es el conocimiento y su fin eliminar la
ignorancia (e = 0)

Hay muchas discusiones y controversias indtiles sobre el sendero para alcanzar a Dios.
Algunos sefialan tres senderos: Devocion, Karma (accion) y Conocimiento. Pero no deberia haber
ninguna controversia respecto a su eficiencia relativa. Son como la confluencia en Prayag de los tres
rios sagrados: el Ganges, el Yamuna y el invisible Saraswati. El Ganges es el sendero de devocién,
rendicidn, control de la busqueda de satisfacciones egoistas y sensuales. El Yamuna es el sendero del
culto ritual y ceremonial, de actos ofrendados, el ocuparse en actividades sin tener en cuenta los
beneficios, cumpliendo todos los deberes como culto, eliminando todo apego, todo orgullo del tipo yo
—soy — el — hacedor. El Saraswati es el sendero del Conocimiento, de la adquisicion de la verdadera
conciencia de la realidad, conocer que las ideas de la esclavitud son todas engafio, que el Uno es
siempre libre, carente de cambio, lleno de Bienaventuranza. Los tres senderos son como las ruedas de
un triciclo, como la andadera que se usa con los nifios para ayudarlos a dar sus primeros pasos

67



mientras aprenden a caminar. La Devocion y el Conocimiento son las dos ruedas del eje trasero; la
de enfrente es la Accion. El nifio aprende a caminar hacia la ciudad — sin — miedo — ni — ilusién ”.
La Verdad. ¢Qué es la Verdad?
Karma, Devocion y Conocimiento (3.)

Al llegar a los puntos A y B se alcanza la Fusion (Fig. 12.1). En estos estados de
conciencia los vértices D y C son cero, no hay apegos (b = 0), ni ignorancia (e = 0), la
distancia 2 c desaparece, se ha trascendido todo karma y la fusién con el Absoluto Brahman
se realiza.

“JArjuna! La gente cree que la adoracion de Dios con Forma y atributos es suficiente, pero
no es asi; esa disciplina sélo le sera de alguna ayuda; la guiara por el camino durante corto tiempo;
pero jel Sefior no condescendera a otorgarle la Liberacion tan sélo por eso! Pues aquel que busca la
Liberacion debe primeramente abandonar el apego por el cuerpo. Sin hacer eso, no puede alcanzarse
la etapa del Espiritu Supremo (a&tmica). La identificacion con el cuerpo es expresion de ignorancia.
El Alma tiene que ser reconocida como algo distinto de la Naturaleza.

“El deseo por el placer objetivo que se funda en el valor irreal que se atribuye a la
Naturaleza, tiene que ser eliminado por medio de la meditacion y la austeridad. Cuando ese deseo se
pierde, el individuo se vuelve como la copra dentro del coco, que se suelta y queda despegada tanto
de la cascara como de la fibra exterior; ya no germinara ni brotara; quedara para siempre seca sin
echarse a perder. Asi ese individuo ya no vuelve a tener nacimiento ni la consiguiente muerte. Es
decir, se habra liberado. Convertirse en algo como esa fruta seca dentro del coco es la etapa llamada
de Liberacién en vida (jivanmuktha).

“La contemplacion de la Divinidad ‘por encima y mas alla de todo atributo’ es
necesaria para el logro de la Liberacion en vida. Si esto te resulta dificil o excede tu capacidad,
podras hacer otra cosa. Dedica todo servicio, toda adoracion, todo ritual védico y otros votos y
vigilias, con todos los frutos que puedas acumular, tan solo a Mi. Témame como la meta final, como
el objetivo ultimo que transforma todos los actos en adoracion; fija tu mente en Mi, medita en Mi: Yo
entonces verteré Mi Gracia y te transportaré a través del océano de la vida; te favoreceré
ayudandote a alcanzar la meta que buscas. jArjuna! No es tarea facil fijar constantemente la mente
en Mi. No todos pueden lograr éxito en eso. Por prolongada que sea la practica, es dificil mantener
la mente fija en Mi, sin desviarla hacia otras cosas o ideas.

“Podrias por ello preguntar: ‘;No contamos con algun otro medio?’. Mi respuesta es: ‘Si, si
lo hay’. Aun aquellos que estan anhelantes de ocuparse en actos que me complazcan pueden
establecerse en la conciencia del Alma y obtener la liberacion. Mediante la oracién, la recitacion de
Mi Nombre, la adoracién de la gloria, el servicio, etc., los pecados del pasado pueden quedar
borrados y la conciencia interna depurada de impulsos e instintos; entonces la luz de la Sabiduria
brillara, conduciendo a la Liberacion de las tinieblas”.

El Gita de Sathya Sai Baba
Cap. XXI

Las acciones pueden ejecutarse desde los incontables puntos de
vista de la mente y desde el corazon. Desde la mente producen karma,
con sus consecuencias placer o dolor, desde el corazon La Liberacion.

68



La vision de una persona se nubla cuando sus 0jos tienen cataratas, pero
cuando se opera, recupera la vision normal. De la misma forma, mientras la
persona esta bajo la influencia de la mente, se identifica a si misma con el cuerpo
y experimenta placer y dolor. Una vez que trasciende la mente, es decir, Maya,
la dualidad del mundo no existe mas. Se puede visualizar la Divinidad en
cualquier parte.

Discurso Divino de Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
La Vision del Atma
21 de febrero de 2001

69



13. EL MUNDO TRIPLE

El Universo y en toda la manifestacion estan presentes tres fuerzas, a saber: la Fuerza
Activa, la Fuerza Pasiva y la Fuerza Neutralizante.

e Fuerza Activa = Fuerza Iniciadora o Activadora
e Fuerza Pasiva = Fuerza de Resistencia o Reaccién
e Fuerza Neutralizante = Fuerza Conectiva o Relacionante

La conjuncion de las tres fuerzas es necesaria para que tenga lugar una manifestacion.
Una sola fuerza no puede existir y la union de dos, como la Pasiva y la Activa, se anularia
mutuamente. Vemos aqui la necesidad de la relacion de tres fuerzas y la importancia de la
Fuerza Neutralizante o 3% Fuerza para producir una relacion creadora.

A nivel atémico, se observa la conjuncion de las tres fuerzas, representadas por el
proton, como Fuerza Activa, el electron como Fuerza Pasiva y al neutron como Fuerza
Neutralizante. Estas tres fuerzas generan toda la manifestacion fisica del Universo.

El mecanismo de accion de las tres fuerzas queda perfectamente representado con el de
una balanza (Fig. 13.1).

F1 l le
It

F3

Fig. 13.1
Balancin

El sistema de la Fig. 13.1 se encuentra en equilibrio ya que F1 = F2 y F3 esta aplicada
en el centro de la barra. En estas condiciones para que el sistema pierda el equilibrio bastaria
con que el punto de aplicacion de la fuerza F3, donde pivota, se desplazara hacia la izquierda
o0 hacia la derecha. En este caso la barra rota por la fuerza que tenga mas brazo o la que esta
mas distante del punto de aplicacién de F3. La fuerza que produce el giro de la barra se
denomina Fuerza Activa o Iniciadora y la del otro extremo Fuerza Pasiva o Resistente.

F1= Fuerza F2= Fuerza

lActiva lPasiva

Y F3= Fuerza Neutralizante
Fig. 13.2

X Relacion de Fuerzas

70



Una triada de fuerzas dio origen a la creacion (Brahma, Vishnu, Shiva) y estan presentes
tanto en el Universo como en el hombre.

Todos los principios divinos, Brahma, Isa y Vishnd, pueden ser
encontrados en el hombre. Brahma representa el principio creador; en el
hombre, sus pensamientos representan este principio. Isa (Shiva) esta
representado por el corazén. El intelecto (Budhi) representa el todopenetrante
principio de Vishn(. Similarmente los tres modos divinos yantra, mantra y
tantra, también estan en el hombre. EIl cuerpo es el yantra, una maquina: todos
los miembros del cuerpo son partes de un mecanismo. Nuestra respiracion es un
mantra. Con cada aliento se pronuncia el mantra “So — ham” (El es Yo).
Nuestro corazon es tantra (el poder que maneja el mecanismo).

El Eterno Conductor
Vol. V. Nim. 10
Dejen que gobierne la Conciencia

Hay otro aspecto que vale la pena observar, si se practica sumatoria de fuerzas en el eje
Y, tenemos:
F3-F1-F2=0

F3=F1+F2
Ec. 13.1

Lo que quiere decir la Ec. 13.1 es que F3 contiene a F1 y a F2 o las conoce.

Para estudiar las tres fuerzas considerémoslas como funciona en uno mismo, es decir,
psicolégicamente. Las Fuerza Activa 6 1™ Fuerza es la que se genera cuando se persigue un
deseo, cuando esto sucede, se produce automéaticamente una segunda fuerza que se resiste a la
obtencion de lo que se desea, se llama Fuerza Pasiva o 2% Fuerza.

Es conveniente, cuando nos hacemos un proposito, estimar el costo de su cumplimiento,
es decir, calcular la Fuerza Pasiva o Resistente para que éste sea practico.

Segun el modelo Fig. 13.1, la 3* Fuerza (Fuerza Neutralizante) existe, sepAmoslo o no, y
ella contiene o conoce a la 1% y a la 2* Fuerza (Ec. 13.1).

En un sistema de desarrollo interno es necesario mantener el equilibrio, ser ecuanimes,
y como se especifico en la Cap. 7 (La Ecuanimidad), este estado esta representado por el
centro de coordenadas del sistema X, Y, Z (Divinidad, prakriti, jiva).

Utilizando el sistema de las tres Fuerzas (Fig. 13.1), el equilibrio se consigue cuando la
linea que une las Fuerzas Pasiva y Activa permanece horizontal y, en este caso F1 = F2
(Fuerza Activa = Fuerza de Reaccion. Principio de accidn y reaccién), el equilibrio se
consigue cuando F3 se encuentra en el centro de la linea.

El amor no puede existir si hay un sentimiento de dualidad. “El amor en el que no hay
dualidad es amor puro (ekatma prema). Una relacion de toma y saca no refleja el verdadero espiritu
del amor. EIl retraerse en tiempos de dificultad es sefial de amor egoista. El verdadero amor
(yathartha prema) reina supremo sélo cuando abandonan el egoismo (svartha) y se esfuerzan por el
bienestar de los demas. Deben conocer la diferencia entre la materia (padartha) y la realidad
(vathartha). La realidad trasciende la materia. “En verdad todo esto es Brahmadn” (Sarvam
Khalvidam Brahma). Consideren todo como divino y traten las dualidades de la vida como el dolor y

71



el placer, la pérdida y la ganancia con ecuanimidad. “Debemos permanecer inafectados por la

felicidad y la afliccion, la ganancia y la pérdida, la victoria y la derrota” (Sukhadukhe Samekruthva

Labhalabhau Jayajau). No se dejen jamas llevar por las divagaciones de la mente. Cuando siguen a la

mente, ven solo la materia, pero no la realidad. La mente esté relacionada con la materia. No deben

tener nada que ver con la materia. Si se asocian con la mente, nunca podran visualizar la unidad. No
pueden desarrollar amor y devocién verdaderos a menos que dejen la dualidad.

Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

El Amor es Dios, Dios es Amor, Vivan en el Amor

13 de abril de 2005

La actitud dualista del hombre proviene de un sentido equivocado de
separatividad. El hombre deberia comprender su Divinidad inherente y
disipar la ilusion de tomar su cuerpo como su verdadero Ser. El cuerpo es solo
un instrumento para realizar al Ser. No se precisa de erudicion alguna para
lograr dicha realizacion. La actitud de entrega a Dios, dedicando todos los
pensamientos, palabras y acciones como una ofrenda a Dios, conducira a la
autorrealizacion. La bienaventuranza que uno experimenta en ese estado esta
mas alla de toda descripcién.

Mensaje del dia 22 fr Febrero de 2005

El Universo y el hombre siempre recibe la influencia de una Triada la cual, entre otras,
pueden ser: Triada de Fuerzas, Triada de Principios, Triada de Conciencia, Triada de
Précticas, Triada de Cualidades.

Reaccion Ensuefio
. Suefio
Resonancia Profundo
Reflejo Vigilia Cuerpo
Karma
Espiritu
Bhakty
Mente
Jiana

72



Pasado Materia

Presente Energia
Futuro Apego Tiempo
Amor
Ignorancia
Fig. 13.3
Triada

Lo que los aspirantes al progreso espiritual tienen que hacer ahora es lo
siguiente: primero desarrollar discernimiento; es decir, la capacidad de
distinguir lo eterno de lo transitorio y decidir qué es lo que tiene valor; en
segundo lugar deben hacer un sincero intento por experimentar lo que
consideran valioso y verdadero. Por Gltimo, tal intento no debe abandonarse
pase lo que pase. Estos tres pasos pueden Ilamarse practicas ascéticas. De estas
practicas nace la paz real y la alegria.

La Paz Suprema
Prashanti Vahini

Todo lo que les ensefiamos a otros debe ser soportado por la practica. Todo es una reaccion,
reflejo y resonancia del propio ser de uno. Cada palabra que pronunciamos es la resonancia del ser
interno. El reflejo es aquello sobre lo cual se ha contemplado, experimentado y puesto en practica. El
tercer aspecto, la reaccidn, sin embargo, es muy importante. La reaccion resulta de la accion. Por
ende nuestras acciones deben ser siempre puras y sagradas. Los tres aspectos ‘reaccion’, reflejo’ y
‘resonancia’ ocupan un lugar prominente en la vida de un ser humano. Cualquier cosa que el hombre
aprende hoy viene bajo la categoria de resonancia, significando que es ensefiado por el maestro en
base a libros de texto. Esto es conocimiento libresco. La resonancia viene de la reaccién y la reaccion
se transforma en reflejo. La unidad de estos tres aspectos constituye la humanidad, la cualidad de
humano. Por esto, un ser humano no debe perder su tiempo en retéricas vacias. Cada palabra que
pronuncia debe estar respaldada por una profunda contemplacion y conocimiento de su significado
interno. Solamente después de esto puede tratar de ensefiar a los demés. Desafortunadamente, en
estos dias el mero conocimiento libresco es considerado conocimiento verdadero y se gasta mucho
tiempo en adquirirlo. El verdadero conocimiento debe emerger de la cabeza y del corazén (mastaka).
Por lo tanto, deben limpiar su cabeza y corazdn y remover las impurezas en ellos. S6lo entonces les
sera posible comprender las cosas en su perspectiva correcta y adquirir sabiduria.

Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
El Amor es Dios, Dios es Amor, Vivan en el Amor
13 de abril de 2005

73



Dejen que la llama de amor sea firme, sin vacilaciones. No hay mayor sadhana que el amor.
Esa es la préactica espiritual que deben adoptar. Esa es la practica divina. La divinidad es
omnipresente. Deben concientizar esa divinidad omnipresente dentro de su propio ser. Esta presente
en todos los tres estados de conciencia, a saber, en el ensuefio, la vigilia y el estado de suefio
profundo. Deben esforzarse por experimentar constantemente esa divinidad. Esto es tener la
conciencia integrada constante que es Brahman (Prajiidanam Brahma). Esto es la vision de la
divinidad (sakshatkara), una experiencia que transciende todos los tres estados de conciencia (...)

¢Que es el futuro? El futuro es incierto; el pasado es pasado; solo el presente es lo que
importa. Ambos, pasado, y futuro, estan contenidos en el presente. So6lo ustedes estan presentes en

todos los tres tiempos — pasado, presente y futuro.
Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Su realidad esta en su propio ser, en ninguna otra parte
25 de octubre de 2004

13.1 Andlisis de la 3% Fuerza

Como ya se sefialo, al practicar sumatoria de fuerzas en el eje Y, la 3* Fuerza
contiene las Fuerzas de la dualidad: F3 = F1 + F2 (Ec. 13.1). No importa en que punto
del brazo de la balanza se aplique, su valor siempre es F1 + F2.

iEncarnaciones del Amor! ;Qué se quiere decir con Divyatma? Significa el

Divino Atma. ElI Atma no es otra cosa que conciencia. Y esa conciencia es

todopenetrante. No encuentran un lugar donde no haya conciencia. La conciencia es

omnipotente. Hay un aspecto que debe tenerse en mente en este contexto. La

conciencia es movible, pero nos engafiamos pensando que es estatica. En realidad el

verdadero poder esta dentro de ustedes solamente. Ese es el poder &tmico o Atma

Shakti. Ya hemos visto que el Atma es Conciencia. Por lo tanto, el Atma Shakti es el
poder de la conciencia o chaitanya Shakti. Y éste es todopenetrante.

Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Su realidad esté en su propio ser, en ninguna otra parte

25 de octubre de 2004

La 3% Fuerza cumple todas las caracteristicas de la conciencia:

e Es omnipotente y todopenetrante: siempre y en cualquier parte de la
balanza su valor es F1 + F2.

e Es movible: su punto de aplicacion varia dependiendo del grado de
identificacion hacia F1 6 F2.

e Tenemos el poder, dentro de nosotros, de desplazar el punto de aplicacién
de F3 hacia cualquiera de las fuerzas de la dualidad o ubicarla
equidistantemente de ellas para conseguir el estado de ecuanimidad.

Por lo tanto, F3 representa el poder la conciencia (Atma Shakti).
iEncarnaciones del Amor!

Es sefial de ignorancia el buscar a Dios que es todopenetrante. La gente lleva a cabo
varias practicas espirituales como el control de los sentidos (yama), restriccién (niyama), posturas
(asana), la respiracion (pranayama), el retirar los sentidos de los objetos externos (pratyahara),
concentracion (dharana), meditacion (dyana) y contemplacion (Samadhi) para experimentar a la
divinidad. ;Qué se quiere decir con Samadhi? Deberia decirse ‘sama-dhi’, lo cual significa un

74



intelecto (dhi) que es ecudnime (sama) en todas las situaciones. Un intelecto ecuanime tal esta de
hecho presente en cada individuo. Es un concepto erréneo el pensar que sélo aquellos que realizan
sadhana son capaces de alcanzar este estado.

iEncarnaciones del Amor!

¢Va buscandose a si mismos en el mundo afuera? EIl que haga esto podria llamarse
tonto. Si desean verse a si mismo, deben enfocar su vision hacia adentro. Desgraciadamente, se
estan alejando de su propio sagrado Ser dedicandose a varias practicas con un enfoque mundano.
Ustedes han sido provistos del sagrado principio del amor. Este divino amor es su naturaleza
inherente. No viene ni se va. La divinidad no tiene nacimiento ni muerte. Esta siempre presente en
ustedes. En vez de pasar su tiempo en varios tipos de prdcticas, tomen conciencia, hagan real, el ‘Yo
soy Yo'. El que se percata de esta verdad no necesita llevar a cabo ninguna prdctica espiritual. ;jDe
donde viene este ‘Yo’? Esta dentro de ustedes. Al no tener conciencia de ello, buscan este divino ser
en el mundo exterior. Deben tomar plena conciencia de esta divinidad que estd muy dentro de
ustedes. Pero, debido al engafio, ustedes identifican el principio con su cuerpo. De hecho, ese
‘ustedes’ es diferente del cuerpo. Deben comprender esta verdad y actuar en consecuencia. Aquel
que tiene plena conciencia de que Dios estd presente dentro de él es un verdadero sadhaka o
aspirante. Algunas personas se quedan sentadas en una esquina, cierran sus 0jos y tratan de
contemplar sobre la divinidad. Uno no necesita ir a buscar a su sombra puesto que esta siempre con
uno. Similarmente, la divinidad que estan buscando en el mundo exterior estd muy presente dentro de
ustedes.
Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Concienticen al Dios inmanente en ustedes
21 de marzo de 2004

El desplazamiento del poder de la conciencia (F3) hacia cualquiera de las
fuerzas de la dualidad (identificacidn), caracteriza el comportamiento del hombre en
la vida, trayendo como consecuencia la fuerza reactiva y por lo tanto, sufrimiento,
ansiedad o temor.

Identificacion
F1= Fuerza J/ F2= Fuerza

Activa l/Resistente

N i 7

/

F3= Conciencia

v Fig. 13.4
I Identificacion
X

La fuerza de mayor brazo (Fig. 13.4) produce el mayor momento de giro,
ocasionando el desequilibrio e ineludiblemente la fuerza resistente.

75



iEncarnaciones del Divino Atma!

El Atma es uno solo, no dos. Una vez que reconozcan la verdad de que el
mismo Atma esta presente en todos, estaran libres de todas las diferencias o
conflictos. Desarrollen la fe de que ‘ustedes’ estdn presentes en todos. Todos los
estudiantes sienten un inmenso amor por Swami. Estan felices de que Baba los
ame. Comprendan que es s6lo Baba quien ama a todos. Ustedes ven diferencias
entre los individuos; pero, desde el punto vista de Swami, todos son uno. Ely
ustedes son uno. Si indagan a fondo, seran capaces de comprender esta verdad.
Tengan paciencia. No se desanimen porque no son capaces de tener la vision
divina. Cuando comprendan el principio de la unidad y se apeguen firmemente a
él, se volveran Sai Baba ustedes mismos. Ustedes son divinos. Pero no pueden
tener conciencia de ello puesto que estan intoxicados con el ‘vino generoso’ de
los deseos mundanos. Todos son encarnaciones de lo divino. Swami no es
diferente de ustedes y ustedes no son diferentes de EI. Son uno. Comprendan y
experimenten esta unidad.
Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Concienticen al Dios inmanente en ustedes
21 de marzo de 2004

76



REFLEXIONES

Para mantener la ecuanimidad se necesita no identificarnos, no parcializarnos. Es
decir, lograr que la Fuerza Neutralizante (conciencia) no se desvie hacia ninguna de las
fuerzas que forman la dualidad. Esto lo podemos lograr cuando se realiza el karma sin
esperar nada a cambio, cuando se ejecuta poniendo todo lo nuestro, dedicandolo a Dios, y
ademas, al eliminar el apego al yo imaginario se elimina el “yo soy el hacedor”.

No hay logro mayor o ideal que el amor por Dios.
Dediquen cada accion a Dios y el trabajo se transformara en adoracion.
Eterno Conductor
Vol. XII. N°11-12
Devuelvan a la gente lo que le pertenece

Shanti no significa inaccién; su esencia no es compatible con la vida pasiva de s6lo comer y
dormir; no deben desperdiciar su tiempo, diciéndose a si mismos que el Sefior vendra a socorrerlos
cuando haya necesidad. Deben despertar y trabajar. Dios ayuda al que se ayuda a si mismo, y a
ningln otro. De la vida de Prahlada (un devoto célebre del Sefior) se puede aprender la leccién de
que es al Sefior a quien se debe amar, y también la técnica para lograrlo. Hagan el trabajo que ha
llegado a sus manos con sinceridad y eficiencia, despréndanse de todo lo que no sea servicio al Sefior
y sigan los pasos de Prahlada; asi obtendran, mediante la Gracia de Dios, la gloria de Shanti, la
emocion de la plenitud y la Bienaventuranza de la inmortalidad.

El trabajo es necesario para que el tiempo no se alargue y se convierta en una carga. El
trabajo es la misién del hombre. Sin él, el hombre se pierde en la oscuridad de la ignorancia y es
dominado por la pereza. Esta ignorancia hara crecer su duda y s6lo con la espada de la sabiduria
ambas podran cortarse.

En una ocasion, aprendiendo estos temas misticos, Arjuna, confundido, pregunté a Krishna:
“Dices que uno debe renunciar a todos los karmas (las acciones), y por otro lado que el karma yoga
(filosofia de la accion realizada con dedicacion a Dios) tiene que ser adoptado. Dime, ¢Cudl de estos
caminos es el mejor?” Krishna respondio asi: “;Oh Arjuna! Ambos, la renuncia y el karma yoga,
conducen al mismo fin: la Liberacion”. Pero existe mdas felicidad en trabajar que en dejar de hacerlo.
La renuncia y el trabajo no son contradictorios: son interdependientes y complementarios.
Renunciando al trabajo, el hombre declinara sin el progreso y la preparacién que por él se obtiene.
El renunciante verdadero es aquel que no desea una cosa y odia la otra. La palabra “renuncia”
puede ser aplicada al trabajo hecho sin importar el triunfo o el fracaso, la ganancia o la pérdida, el
honor y el deshonor, haciendo de cada acto una ofrenda a Dios. La simple inactividad de los que
usan la ropa ocre o se afeitan la cabeza, no es renunciacion de ninguna manera; sélo merece tal
nombre aquel que esta por encima de la dualidad de la alegria y la tristeza, de lo bueno y lo malo.
Asi pues, mejor que renunciar al trabajo es renunciar a los frutos, da mucha mas alegria, es el mejor
camino. Por lo tanto, escogiendo cualquiera de los dos, el fruto del otro podra obtenerse. Porque
hay Bienaventuranza en karma yoga y hay Bienaventuranza en la renunciacion

La renuncia sin karma yoga llevara al dolor. Porque, ;cémo puede alguien alejarse del
karma (de la accion)? Por mucho que trate de evitarlo, ¢no es necesario dedicarse al recuerdo del
Sefior al menos en la meditacion o en la repeticion del Nombre? Esto también es karma. Si se
renuncia a la meditacion y a la repeticion del Nombre no hay felicidad en la vida. Quienquiera que
sea, el hombre debe llevar a cabo algun karma (accién), sin importar su forma. Por ejemplo, aquel
que se dedica al karma yoga renunciando a todo fruto de la accion, siguiendo la disciplina del
silencio, puede, en poco tiempo, realizar a Dios.

A ellos el karma no les traera malas consecuencias porque es como la respiracion. Asi como
la vida es imposible sin el karma de la respiracion, también lo es el trabajo para el aspirante

77



espiritual. La falta de paz surge sélo cuando se desea el fruto del trabajo; si éste se descarta, se
obtendria la alegria del mismo karma, entonces uno adquiere la Paz Suprema. Por ejemplo, nadie
piensa en los beneficios y resultados del karma en la respiracién, ¢no es asi? Asi también cuando el
karma o accion se hace sin preocuparse por el fruto o resultado, eso da paz real.
La Paz Suprema
Prashanti Vahini

Cuando el estado de conciencia se identifica con cualquiera de los componentes de la
dualidad, somos victimas de la ansiedad o del miedo. La Paz se obtiene cuando mantenemos
el equilibrio mental.

La Paz es la caracteristica del Alma interna, maravillosa, estable y permanente. Estéa llena de
elevacion espiritual y sabiduria, que son el acompafiamiento natural de la Bienaventuranza.

La Paz genuina es obtenida por el control de los sentidos, sélo cuando esto se alcanza podra
llaméarsela Paz Suprema. La experiencia de tal estado es el flujo de la paz que clama la agitacion
mental, nivelando los torbellinos de los gustos y aversiones, el amor y el odio, el dolor y la alegria, la
esperanzay la desesperacion. La Paz debe ser obtenida y mantenida sin perturbaciones.

La Paz es de la naturaleza del Alma, infinita e imperecedera, a diferencia del cuerpo y la
mente; universal, sutil, y su esencia misma es el Conocimiento; por consiguiente, la Paz también
posee estas caracteristicas. EI Conocimiento del Alma destruye lo ilusorio, la duda y el temor, de ahi
que confiera la Paz méas inmutable y, con ella, la santidad y la felicidad. EIl Alma no es el objeto del
Conocimiento, sino su fuente y manantial.

JAiana o el Conocimiento es aquello que muestra el camino hacia la madurez, la libertad, la
inmortalidad, la felicidad y la paz eternas. Aquel que se deja dominar por los caprichos de los
sentidos no puede conocer el Alma. Brahman (Dios) es el Unico, el inalterable en este mundo de
mutaciones, por eso el Alma no es afectada por las transformaciones y cambios externos; la gloria
del cuerpo no es la del Alma. El Alma, en pocas palabras, no es nada que pueda asirse; solo puede
decirse que es “Eso”, el Alma, el Brahman (Dios).

Brahman se ha convertido por si mismo en Verdad, Amor, Luz, Paz, Conocimiento y Suprema
Bienaventuranza. A través de cualquiera de estos caminos se puede, sin duda, alcanzar a Dios. Esta
es la verdad.

La Paz Suprema
Prashanti Vahini (pag. 7)

La Conciencia no cambia (F3 = F1 + F2), lo Unico que puede varia es el punto de
aplicacion.

A la pregunta de cdmo puede una cosa aparecer como dos, la respuesta debe
ser que antes del discernimiento Dios aparece como Universo, aunque su naturaleza real no ha sufrido
ningln cambio; justamente como un jarrén es percibido como jarrén antes de que al examinarlo se
revele basicamente como lo que es: barro. Una corona, unos aretes y un collar parecen ser diferentes
hasta que un andlisis concluye que son, basica y fundamentalmente, oro. Asi también, el Dios Unico
aparenta ser muchas formas bajo varios nombres y, asi, da la impresion de multiplicidad.

Solo Dios es, fue y serd. La conviccion de que este Universo no es sino una superposicion, es la
caracteristica que distingue a la genuina Sabiduria y ésta es el final de toda ignorancia.

La Senda del Conocimiento

JAana Vahini

Cuando la llama del conocimiento ilumina,

la oscuridad (Maya) se disipa

78



En Bramaloka las tres fuerzas son autodeterminadas (Sat-Chit-Ananda) y cada una
representa el todo, una sola voluntad, una sola consciencia; a diferencia del mundo triple,
donde no hay una voluntad Unica, sino tres, pertenecientes a los centros intelectual, emocional
y al centro motor y su manifestacion esta concebida de manera parcial, accidental o mecénica.

79



14. SINCRONIZACION

En el sendero espiritual, existen tres procesos primordiales que son necesarios
desarrollar para la evolucion. Estos son: la devocion, que lleva al Amor, la accién, sin esperar
nada a cambio, lleva al desapego y la no identificacion con el ego, que lleva al Conocimiento.
Estos tres aspectos estan intimamente relacionados, de modo que la variacion de uno de ellos
determina la variacion de los otros.

Usando el modelo del lingam, podemos visualizar la relacion de la devocion, el
conocimiento y el desapego (Fig. 14.1).

prakriti
apego
0 ) X
......................... / Divinidad
7 Amor
jiva
ignorancia 2C

Fig. 14.1
Aspectos

Como hemos definido, la Fusién ocurre cuando los polos del lingam (ply p2), se unen
(capitulo 12), esto se logra cuando las variables b y e (apego e ignorancia) se hacen cero.

Los ejes Y y Z (prakriti y jiva) por estar bajo el dominio de la mente, son imaginarios y
mutables.

Mantengan su mente alejada de los deseos bajos que corren tras los placeres fugaces.
Desvien sus pensamientos de ahi y dirijanlos hacia la bendicion permanente que resulta del
Conocimiento de la Divinidad Inmanente. Mantengan ante la mirada de la mente los defectos
y fallas de los placeres sensoriales y la felicidad mundana. De esta manera ustedes
perfeccionaran su discernimiento, su desapego y su progreso espiritual (...)

Ustedes no han entendido esta Verdad y, asi, estan hundidos en la ignorancia; sienten
que su auténtico “yo” son los sentidos unicamente y, por lo tanto, experimentan miseria. Los
cinco sentidos estan supeditados a la mente; la mente los activa uno por uno a todos y ella a
su vez se ve afectada por sus reacciones. El hombre lee a través del ojo asociado a su mente y,
por lo tanto, falla, pero el sabio tiene el Ojo Divino, y porque tiene la Vision Divina, él puede

oir y ver sin la ayuda de los sentidos.
La Senda del Conocimiento
JAana Vahini (pag. 38)

80



La luz de la Sabiduria brilla cuando no esta presente la ilusion del deseo y la sujecion
por las garras del ego; sin embargo, sus disminuciones estan relacionadas matematicamente.
El modelo Fig. 14.1 existe hasta el momento que los polos del lingam se unen.

El desapego depende también del Conocimiento y de la Devocion. Si ustedes privan al
desapego de tales elementos, lo veran desmoronarse rapidamente. Y es que el desapego es la base
fundamental para el progreso espiritual. Los tres: desapego, Conocimiento y Devocion tienen que
ser enfatizados durante la practica espiritual y no hay razén para que estén separados o para que
ustedes se esfuercen en ellos aisladamente. La Devocidn incluye Conocimiento; el desapego, aislado
de Devocion y Conocimiento o el Conocimiento aislado de Devocién y desapego y la Devocion
aislada de desapego y Conocimiento, son por si solos inefectivos. Lo méaximo que puede
proporcionarnos uno de estos caminos practicado independientemente de los otros dos es algun
entrenamiento en la pureza, nada mas. A pesar de todo, ustedes nunca deben desarrollar el
engreimiento y declarar que son devotos, o sabios 0 ermitafios renunciantes. Los aspirantes
espirituales tienen que sumergirse en la trinidad de la Devocion, el Conocimiento y el desapego. No
hay otra forma de salvacion.

La Senda del Conocimiento
Jfiana Vahini
Devocion, Desapego y Conocimiento

Observando el plano Y-Z (Fig. 14.2) del modelo Fig. 14.1, podemos visualizar la
relacién de identidad entre el apego y la ignorancia. Para mantener el perfil circular el radio
Ob es igual al radio Oe. El eje prakriti contiene los apegos: deseo u odio y el eje jiva el apego
a la multiplicidad de yoes.

Yb prakriti
b=¢e
0 e Z
jiva
Fig. 14.2
Plano Y-Z

Quien ha alcanzado el conocimiento no tendréa trazas de odio dentro de sf,
amara a todos los seres; no estara contaminado con el ego y sus actos seran
acordes con sus palabras. El ignorante, por el contrario, se identificara con sus
sentidos, su mente y su cuerpo denso, que s6lo son herramientas e instrumentos.
La eterna y pura Alma esté siempre detras de la mente y ésta es la causa por la
cual el ignorante se hunde en los conflictos, el extravio y la miseria.

La Senda del Conocimiento
Jiiana Vahini
Devocién, Desapego y Conocimiento

81



En cambio en el plano X-Y, el Amor varia elipticamente al variar el apego. Es decir,
un pequefio aumento en el desapego representa un gran avance en el Amor.

Y prakriti

AX >AY

X

o
===
o

AX & Divinidad

Fig. 14.3
Plano Y-Z

Dejen que los pequefios deseos por los cuales se acercan ustedes ahora a Dios sean
satisfechos o0 no; dejen que los planes para promocion y progreso que presenten ante Dios se realicen
0 no; después de todo, no son tan importantes. El objetivo principal debe ser convertirse en amos y
maestros de ustedes mismos, el mantener una intima y constante comunién con la Divinidad que esta
en ustedes, asi como en el universo del cual son ustedes una parte. Reciban con gusto los
contratiempos, porque les daran tenacidad y probaran su fuerza. Recuerden que con cada paso que
dan se estan acercando a Dios. Y cuando ustedes dan un paso hacia él, Dios da diez pasos hacia
ustedes. No hay lugar de descanso en este peregrinaje; es un viaje continuo, de dia y de noche, a
través de valles y desiertos, a través de lagrimas y sonrisas, a través de la muerte y el nacimiento, a
través de la tumba y la matriz. Cuando el camino termina y se alcanza la meta, el peregrino se
encuentra con que tan sélo ha viajado de si mismo hacia si mismo, con que el camino fue largo y
solitario; pero, jDios, que lo guio, estuvo siempre en él, alrededor de él y al lado de €l!

Consejos de un Avatar
www.oracionesmilagrosas.com

LA SINCRONIZACION DE LA DEVOCION, EL DESAPEGO Y
EL CONOCIMIENTO SON INDISPENSABLES PARA LA
LIBERACION

82


http://www.oracionesmilagrosas.com/

15. LA EVOLUCION

Al ir eliminando apegos cada vez seremos mas libres, trayendo como consecuencia
gozar de mayor grado de libertad. En esta medida, al tener menos controles, menos leyes
autoimpuestas, que nos gobiernen, nuestra evolucién aumenta.

El Amor ofrecido esta en funcion con el nivel de apego. Su relacion responde a la
ecuacion de la elipse (Ec. 2.2) y la podemos observar en la Fig. 15.1

8
3 6
Q4
%2
0 2 4 6 8 10
AVIOR (X)

Fig. 15.1 Relacién apego Vs. Amor

En ella se puede observar como a menor apego el amor es mayor y por consiguiente el
grado de evolucion es mayor.

La Bienaventuranza de la realizacién del Ser, es proporcional a la

declinacién del sentimiento del yo y de la identificacion con el cuerpo fisico.
La Paz Suprema
Prashanti Vahini (P4g. 24)

Cuanto mayor sea el nimero de deseos, menor sera la felicidad que
experimentaran. Siéntanse satisfechos. Un hombre insatisfecho lo perdera todo;
solo el hombre satisfecho puede experimentar auténtica alegria. La felicidad en
la vida sera inversamente proporcional a nuestros deseos. En el viaje que es la
vida, al igual que un viaje en tren, cuanto menos equipaje (deseos) llevemos, mas

cémodos viajaremos.
Pizarra Prashanti Nilayam
15 de febrero de 2005

La evolucion (E) es una relacion entre el amor desarrollado y el nivel de apego v,
segln sus caracteristicas, la podemos definir asi:

83



Amor (desarrollado)

apego (actual)

=X

Ec.15.1

Es decir, la Evolucion esta directamente relacionada con el amor (a mayor amor,
mayor Evolucion) e inversamente relacionada con el apego (a mayor apego, menor
Evolucidn).

Cuanto mas prosperen en el ser humano males como la lujuria; la ira,
etcétera, mas decrecerd en él la Divinidad. Es decir, que su fe en el alma
declinara proporcionalmente a la rapidez con que se desarrollen estos males

La Sabiduria Suprema
Vidya Vahini
El Conocimiento es Libertad

Las magnitudes fisicas, entre otras, como son: la longitud, el tiempo, el volumen, la
temperatura, tienen una unidad de medida y pueden ser comparadas con otra cantidad de la
misma condicion.

La evolucién individual es medida, aunque no esté a nuestro alcance hacerlo.

Siempre he estado enterado del futuro, el pasado y el presente de cada
uno de ustedes; por ello lo que me mueve no es la misericordia. En vista de que
conozco el pasado, los antecedentes, la reaccion es diferente. Lo que sucede es
consecuencia de acciones malas hechas deliberadamente en la vida anterior y
por esto dejo que su sufrimiento continlde, a menudo modificado por cierta
pequefia compensacion. Ustedes son los forjadores de esas cadenas que los atan.

Sai Baba y el Psiquiatra
Parte Il
Regreso a Casa.

Sin embargo, podemos inferir su unidad de medida. Para descubrir éstas, nos basaremos en
las siguientes condiciones:

a) Elamor es lo Gnico verdadero, es la esencia
b) El apego es falso, es ficticio

Primero, entended claramente el Amor Divino.

S6lo el Amor ha estado con vosotros desde el mismo momento de nacer. Esta con vosotros, en
vosotros, a vuestro alrededor. No hay religiones ni amigos que os sigan, es solamente el amor el que
os sigue desde que nacisteis y ese Amor es Dios y el esta con vosotros. Disfrutad la bienaventuranza
del Amor y compartidlo con otros. La ausencia del Amor es la causa bésica para la intranquilidad en
el mundo. ¢Qué es todo aquello que veis? Es todo artificial, inatil. ¢Por qué debierais desarrollar
un Amor artificial? Ya sea que estemos vivos 0 muertos, aquello que es permanente es el Amor.
Desarrollad ese Amor permanente y sostened la verdad. ¢Qué es la Verdad? La verdad no significa

84



descubrir lo que habéis visto, oido o hecho como tal. La Verdad es aquello que no cambia en los tres
periodos del tiempo.

2da. Conferencia Mundial de la Juventud

Servid con Amor

Discurso Divinio. 18 de Noviembre 1999

De esta forma, consideramos que la unidad de medida para el amor es: Amor y para el
apego, por no tener realidad, su unidad de medida es adimensional y por lo tanto aplicando
estas condiciones en la Ec. 15.1, tenemos:

E = Amor

lg. 15.1
La evoluciéon es una medida del amor desarrollado o descubierto.
(A mayor amor, mayor evolucion.)

La trayectoria que sigue un individuo en cuanto a su evolucidn, en referencia a su nivel
de apego, la podemos observar al graficar un ejemplo numeérico:

Los valores asumidos referentes a la evolucion o pérdida de apegos, son calculados
basdndonos en la ecuacion de una elipse con un valor inicial para la variable b (apego
maximo). Este valor varia dependiendo del grado de conciencia alcanzado por la persona en
previas encarnaciones:

Nota: El analisis se realiza en la Proyeccion del lingam en el plano X-Y,
imagen del lingam (2 dimensiones), en vez del elipsoide (3 dimensiones),
para simplificar el mismo.

El lingam esta definido en tres dimensiones: La dimension real: Divinidad
(X) y las dimensiones irreales o mentales: prakriti y jiva (Y, Z), por lo
tanto, lo aplicable a una de las dimensiones irreales es aplicable a la otra y
de este modo, las conclusiones desarrolladas basandose en la elipse son
igualmente aplicables al lingam (elipsoide). Ademas, como ya se
especifico en las Reflexiones capitulo 8, la ignorancia es apego, 1o que nos
indica que varian al mismo tiempo y de la misma manera para mantener la
configuracion del lingam.

Debido a que Dios se reviste del mundo de la materia como su ropaje, también se Ilama maya
al Alma Suprema. Es por esta razén que nos referimos al Sefior como aquel que tiene a maya como
rostro. Dependiendo de las circunstancias nos encontramos con estas tres formas diferentes, las que
se denominan materia, ignorancia e ilusion. Las tres, en especial las dos Ultimas, no difieren sino en
grado y no asi en esencia, solo en cuanto al nombre y no en cuanto a su resultado final.

85



Son inseparables entre si y, en verdad, estan conectadas las tres. Si llegamos a entender la Divinidad
y la forma en que opera, podemos hacer el intento por liberar nuestra vida de estas ilusiones.

Lluvias de Verano

Tomo 4

No se aferren a este mundo

a través de sus sentidos

Por lo tanto, el anélisis del lingam se continuara basandonos en dos dimensiones: amor
y apego (X, Y) y asi, conoceremos la influencia en las tres dimensiones (Divinidad, prakriti,
jiva), para lo cual, lo someteremos a un ejemplo numérico:

Ejemplo:

_ X2 yz
Eje Mayor 2a = 20 —+==1 (Ec.2.2)

Eje Menor 2b = 14

QD
ox

Haciendo variar los apegos en la vida actual, representados por “y”, obtenemos el amor
correspondiente utilizando la Ec. 2.2, representados por “x”. EIl valor de la Evolucion se
calcula usando la Ec. 15.1.

Tabla N° 15.1
Evolucion
y X E
(Ec. 15.1)
7 0 0
6.5 3.71 0.57
6 5.15 0.86
5.5 6.19 1.12
5 7 14
45 7.66 1.70
4 8.21 2.05
35 8.66 2.47
3 9.04 3.01
25 9.34 3.74
2 9.58 4,79
1.5 9.77 6.51
1 9.89 9.89
0.5 9.97 19.95
0 10 o)

Al graficar estos valores, tenemos:

86



APEGO Vs. EVOLUCION

To—— 4

@ &
v

A 3
0 2 4 6 810N161820
(1

EVOLUCION

APEGO
oN A O

apego: 7 Q
apego: 1 o

Fig. 15.2 Curva Evolucion

Como podemos observar en la gréfica (Fig. 15.2), el grado de evolucion del individuo
va siempre gradualmente en aumento a medida que disminuyen los apegos, desde un valor
inicial (@) hasta un punto particular (o), a partir del cual el grado de evolucion aumenta
drasticamente por variacion de apego.

En la Fig. 15.3 podemos observar varios ejemplos que ilustran lo anterior.

AF’EGD Ws EVOLLUCION
A

A\‘

"‘“-0—____,_

&
.y el

a=10 0 2 4 B 8 10 1244 16 15 20
= 8 EVOLUCIOH

a

APEGO
=R W
]

APEGO Vs, EVOLUCIOMN
e
N
T

“‘1-___:

APEG(
O kL) e LT

a=10 n24ﬁe1nN51azn
=5 EVOLUCION o

87



APEGO Vs, EVOLUCION

APEGO

—,

I:I T T T T I\ T T T 1
a=10 02 4 6 8 10 12N\4 16 18 20
= 3 EVOLUCION a

Fig. 15.3 Ejemplos Curva Evolucién

La coordenada del eje vertical (apego) del punto a (Fig. 15.3), siempre es uno (1), esto
nos indica que en el proceso de eliminacion de apegos, se llega a un punto en que s6lo un (1)
apego nos impide nuestra entrega velozmente.

Swami nos explica esta condicion:

La libertad consiste en la ausencia de culpa. Sin libertad no hay entrega posible, nadie puede
entregar un ser atado, sometido. Primero te liberas de las culpas, logras asi la libertad (;qué es la
liberacidn de los presos, sino el salir después de haber pagado sus culpas?), luego puedes entregarte
a Dios por entero; porque, siendo libre, te perteneces y legitimas de ese modo tu propia donacion al
Sefior. ¢COmo habrias de entregarte si dependieras todavia de una fuerza superior a ti que manejara
tus impulsos y limitara tu expresion? El hombre que se siente culpable no decide, no puede elegir,
solo responde a la necesidad de aplacar ese sentimiento que lo obsesiona. Entonces no es sincero, no
en la medida de quien posee la autonomia total de su conciencia.

Entiende bien, no estoy refiriéndome a quien procede mal y no admite su falta o no le importa
haberla cometido; en ese caso no se trataria de ausencia de culpa sino de ausencia de moral. Yo me
refiero claramente al que se siente vigilado por Dios, frenado, censurado, al que espera el castigo y
estd siempre midiéndose con una vara que atribuye al Supremo y que le dicta “esto no, esto no y esto
tampoco” y que no tiene relacion con lo que pide Dios.

Veamos este asunto un poco mas en profundidad: ¢De donde procede ese sentimiento de
culpa? De la existencia de un conflicto. Fijate bien, con respecto a Dios no es preciso que lleves a
cabo una accién equivocada para sentirte culpable, basta con que la hayas pensado. No es el acto
que consideras contrario a lo que aprueba Dios lo que te crea culpa, es el deseo de llevarlo a cabo.
El conflicto se plantea cuando la fuerza de tu voluntad te orienta hacia una conducta y la fuerza de tu
deseo te sugiere lo contrario. Esto, en relacién al Sefior, genera culpa porque sientes que en el
conflicto subyace la tendencia que habrias querido superar. Tienes al desapego como meta, pero te
desvives por mantener aquel apego que ni te animas a admitir. Esto es algo asi como decir que, si no
fuera por Mi, por la presencia Mia en tu conciencia, elegirias sin dudar la censura, la desaprobacion
0 ese mandato que te marca la vida.

jCuantos devotos se confunden! Lo que el Maestro espera es que ustedes elijan el desapego —
por ejemplo — no por seguir Mi indicacion o cumplir Mis preceptos — no solamente por esto - sino por
haberse librado del apego, no actuando entonces solo ‘“porque Swami dice”, sino por la
transformacion del caracter operando genuina y totalmente desde el fondo del ser.

Cuando Yo enuncio alguna norma lo hago para que sepan hacia qué rumbo deben ir, en qué
sentido trabajar, no para que supongan el enojo de Baba si en lo inmediato no se convierten en

88



expertos en el cumplimiento de esa indicacion. Yo no quiero devotos obedientes por sometimiento,
quiero devotos convencidos de que el deseo, la ira, la lujuria, la envidia, el apego, son eslabones de
una cadena muy pesada de la que es bueno desprenderse; pero quiero que lo hagan después de
mucha indagacion, conocimiento en lo profundo de la naturaleza de lo humano, eleccién meditada y
medulosa, y no por miedo al castigo o al reproche.

El devoto que flaquea en un aspecto y al punto dice “Swami lo va a desaprobar” y siente
culpa, no procede de manera correcta. No es solo porque “Swami dice” que se debe efectuar la
accion correcta, sino sobre todo por haberla incorporado como un bien a tu vida cotidiana. De esta
manera si disfrutaras de libertad, ddndote cuenta de que ser libre no es hacer todo lo que nos dictan
los sentidos o sefiala el deseo, ser libre significa no depender ya méas de los sentidos, no ser esclavos
del deseo a partir de lo cual ya no hay conflicto; la conducta a adoptar es una sola de manera
inequivoca y alli la culpa ya no puede existir. Entonces si te entregas libremente. Tu donacién se
convierte en perfecta.

Volvamos hacia atras, hacia el punto donde hablé del devoto que flaquea y tiene culpa porque
siente que Baba lo reprueba. Dije que ese devoto se equivoca ¢sabes también por qué? Porque
cuando se incurre en un error, cuando el devoto sucumbe a una tendencia que ansia desechar, lo
esperado por Swami no es que se cubra de verglenza, sino que acuda ante el Sefior en demanda de
ayuda y de consejo, y que Le entregue su dificultad sin remordimiento por el desliz que cometid, pero
si decidido a transformarse. Yo no rechazo al que tropieza, Yo lo atraigo hacia Mi, le doy refugio y le
brindo Mi ensefianza. Swami no quiere sino que todos se liberen, que dejen de atormentarse por esas
fuerzas interiores que no consiguen conciliar, que aguijonean su voluntad y su conciencia y no les
permiten ser en plenitud.

La culpa ¢a quién te ata? La culpa te ata a un Dios que ta concibes como limitador, porque
en tu imaginacion Dios es el dador del castigo, y quien te castiga te somete. Dios no quiere ese
vinculo, el Sefior no quiere que Lo concibas de ese modo. El Supremo quiere los lazos de amor entre
El'y Sus hijos, y quiere estar cautivo, El, en la dulzura de esas redes que son las mismas con las que el
Sefior te abriga y te protege. Trabaja sobre ti teniéndome como modelo, no como censor; como guia
y Maestro, no como juez inconmovible. Tu dices que has caido; Yo te veo avanzar.

Pase lo que pase dame tu corazén, pon tu mano en la Mia y no te sueltes. Pase lo que pase,
inténtalo — ahora de Mi mano — otra vez.

Sai Baba EI Sefior
La anticipacién (37.)

La trayectoria de Q hasta a la podemos visualizar como cuando se conduce un
automavil con el freno de mano puesto. Cuando se suelta el freno (la culpa, el sometimiento)
la persona se libera y entonces puede entregarse en foma total y el acercamiento a Dios
aumenta rapidamente.

La Divinidad no es algo que esté separado o que sea distinto del propio
ser. Pero, aunque uno sea idéntico a la Divinidad, los oscuros velos del apego
(raga) y del odio (dwesha) envuelven su divina esencia y le impiden reconocer su
realidad interna. La Unica verdad que el hombre tiene que descubrir es la
verdad acerca de si mismo. Todos los sadhanas que se practican tienen por
objeto eliminar el velo que esconde esta realidad en el propio hombre.

El Eterno Conductor
Vol. IV. NUm. 5
Dios y ustedes son uno

89



REFLEXIONES

Conocerse a si mismo es llegar a darse cuenta de que se es idéntico a Dios.

“El que se conoce a si mismo conoce a Dios, y tambiéen el conocimiento
de Dios es el camino para llegar a conocerse”.
Sai Baba, el Sefior. Ser ecuanime (22)

El saber profundo no nos puede dar una paz perdurable y absoluta;
solo el conocimiento de uno mismo puede ayudarnos a cruzar el mar del
sufrimiento. De modo que todos deberian emperiarse en lograr este “condcete a
ti mismo” que puede adquirirse mediante la pureza de la mente. Esta pureza
mental se alcanza mediante obras pias, actos sagrados, caridad, compasion y
devocion. La accién desinteresada consagrada a Dios purifica el corazén. El sol
de la sabiduria alborea dentro de un corazén puro. Y el nacimiento de esta
sabiduria eleva al hombre al estado de Dios.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
21 La Indagacién Interior

El punto a (Fig. 15.2) representa el momento en que se descubre esta verdad y el
trayecto de Q a a, indica el proceso de ir eliminando velos (Ilusion e Ignorancia).

“Aun cuando son encarnaciones del amor tienen que hacer prdcticas
espirituales y servicio hasta que comprendan su verdadera identidad”.

Eterno Conductor Vol. XVI. Nim. 3

El Universo entero esta dentro de ustedes

¢Quién es Dios? jYo soy Aquél! ;Quién soy Yo? Yo Soy el Todo, la totalidad, y ustedes,
también, son parte de ese todo.

Es como la ola y el océano. Ambos son uno y ambos poseen las mismas cualidades
esenciales. Pero la ola por momentos parece separarse del océano y aparenta tener su propia forma;
luego se hunde nuevamente en el océano y una vez mas forma parte de él.

Lo mismo pasa con el hombre. Experimenta esa sensacién de separacion durante su vida
terrenal en un cuerpo fisico. Pierde de vista su verdadera identidad y se identifica con su cuerpo.
Pero su identidad real no ha cambiado y todavia es parte del todo que es Dios.

Hijos Mios, hay Gnicamente Dios. Dios es la fuerza total en el Universo, el creador del
mundo manifestado y de todo lo que hay dentro del mismo. Sélo cuando comprendan el concepto de
Dios como el todo, como la totalidad, podran empezar a entender quiénes son. Ustedes son parte de
esa fuerza, toda la potencia interior, todas las energias estan alli, sélo tienen que encontrar la forma
de liberarlas.

¢Como liberar esas energias divinas? Tan s6lo vuelvan sus mentes a Dios, la fuente, y inanse
a El en todo lo que piensen y en todo lo que hagan. Entonces aprenderdn a vivir en “sintonia’ con el
infinito y a llenarse de la energia divina ausente en gran parte de la humanidad.

El hombre se ha alejado de Dios y piensa en si como individuo. Lo obsesionan sus
necesidades y deseos particulares. Nunca pueden llegar a él la felicidad ni la paz interior, en tanto
viva su vida aislado de Dios. Pero siempre existe la oportunidad de despertar y el momento es Ahora.
Dios esté aqui, dentro y fuera, esperando pacientemente el llamado.

Mensajes de Sai Baba para ti y para mi
Vvol. Il
El hombre es Dios

90



16. ANALISIS ESPIRITUAL DE LA CURVA EVOLUCION

Para el analisis espiritual de la Curva Evolucion (Fig. 15.2), primero deduciremos su
ecuacion general uniéndola con el lingam.

a) El Principio fundamental de la evolucion es la relacion entre el Amor desarrollado
(x) y el nivel de apego (y) (Ec. 15.1):
=X
y

b) El Amor desarrollado (x) se puede obtener al despejarlo de la Ec. 2.2 (imagen del
lingam), y asi tenemos:

Ec. 16.1

Sustituyendo la variable x de la Ec. 16.1 en la Ec. 15.1 y manejandola matematicamente,
tenemos:

Elevando al cuadrado:

a2b2 _ a2y2
y2b2

E =+a,/1/y* -1/b®

Ec. 16.2

E? =

La anterior ecuacion nos da como resultado dos valores, uno positivo y otro negativo
(resolucién de la raiz cuadrada). De esta forma, nos indica que existen dos tipos de
evoluciones, una positiva y otra negativa. La evolucion negativa, nos interna en el mundo, a
través del camino de la ignorancia, el camino del apego, el camino de la oscuridad. La
evolucion positiva, nos conduce a la espiritualidad por el camino de la sabiduria, el camino del
amor, el camino de la luz.

Para este estudio, no interesa el camino negativo y, por lo tanto, tomaremos como
solucion para la evolucion su valor absoluto y de esta forma positivo.

91



La ecuacion 16.2, representa la Ecuacion General de la Evolucién. Ella nos ilustra la
relacion existente entre los términos:

> Amor Divino o maximo en el universo: a
> apego que ocasiono la reencarnacion: b
> apego actual o presente: y

Swami nos explica las razones por medio de las cuales el hombre se encuentra en un
estado particular de evolucion y no llega a fundirse con el Absoluto:

Las razones por la cual estamos encerrados en este molde reside en la
ausencia de cuatro requisitos: 1) la atencién puesta en el logro adhyatmico
(progreso espiritual), 2) una fe sin vacilaciones, 3) la devocion, y 4) la gracia de
Dios. Con uno de ellos que falte, el hombre no podra alcanzar la experiencia de
la suprema beatitud del Absoluto.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
21 La Indagacion Interior

Con el objeto de lograr obtener los cuatro requisitos anteriores, el hombre debe pasar
por un proceso de transformacion mental profundo.

La educacidn sin sabiduria, la mera sabiduria carente de discernimiento,
la accion sin discrecion, la erudicién desprovista de perspicacia, el poder no
justificado por méritos, las declaraciones no basadas en la verdad, la musica
falta de melodia, la adoracion sin el sustento de la devocion, una persona
carente de sentido comun y de caracter, un estudiante no dotado de humildad y
un discurso que no llega a inspirar... todo ello no sirve a ningun propasito titil.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
21 La Indagacion Interior

El ladrén que nos ha robado la preciosa piedra de la realizacion no es

sino la misma mente; por lo tanto, si el ladrén es atrapado, amenazado y

castigado, la joya podra ser recuperada. El poseedor de la joya sera
inmediatamente colmado con honores e instalado como Dios mismo.

La Senda del Conocimiento

Jfiana Yoga.

El Sendero de la Autorrealizacion

En el proceso de transformacion la persona transita por diferentes puntos o etapas en el
estado de ser. Estas etapas las podemos definir de la siguiente manera:

16.1 Estado de oscuridad
Etapa en que el hombre estad sumido en la completa ignorancia, gobernado por

los sentidos que le marcan sus actuaciones y reacciones. No tiene nociones
espirituales.

92



“El cuarto grupo no se guia por ninguna regla de conducta. No tiene
normas, ni disciplina entre la virtud y el vicio, lo correcto y lo erréneo, lo
apropiado y lo impropio. jNo le tiene horror al infierno, no tiene ninguna
concepcion del Cielo, ningun temor al mal, ninguna reverencia por Dios, ningun
respeto por los Sastras, ninguna vision de la Rectitud (Dharma)! La mejor
manera en que puede describirseles es como bestias con forma humana. La
mayoria de los humanos pertenecen a este desafortunado grupo. Luchan por el
placer momentaneo, la felicidad de breve duracién, la alegria temporal y el
evanescente bienestar” .

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVII

16.2 Estado de Penumbra

El hombre posee algunas nociones espirituales pero son usados con propdsitos
egoistas.

“El tercer grupo, que cree en cosechar y gozar los frutos del karma
(sakama karma), ejecuta todos sus actos por el deseo de recibir el fruto de los
mismos; como tienen la mirada puesta en la exitosa obtencion de ese fruto, se
ocupa Unicamente en acciones aprobadas por los Sastras; no ejecutaran ningun
acto pecaminoso ni prohibido. Equipararan cada acto con el mérito que haya de
conferir, la felicidad que asegurara, el Cielo que ganara. Tales hombres, cuando
partan de este mundo, entraran en las regiones supramundanas, que es el fin que
han buscado y por el cual han trabajado, y después de permanecer alli por el
tiempo que les corresponda, segin sus méritos, tendran que regresar a la
Tierra”.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVII

16.3 Estado de Busqueda

Etapa en la vida donde comienza el trabajo sobre si, con el objeto de liberarse
de los engarios y ataduras que maya inflinge y salir de la rueda de nacimientos y
muertes.

“Luego, el segundo grupo: los adeptos del karma sin deseo por los frutos
(nishkama karma). Estos son los deseosos de libertarse de la existencia mundana
(mumukshus), alertas en el sendero de Liberacién, que se esfuerzan por
alcanzarla. Ejecutan cada acto como un paso hacia la realizacién del Sefior.
Por eso nunca pueden hacer nada malo; no esperan el resultado; dejan al
arbitrio del Sefior el que se los otorgue o retenga. No son impulsados por
motivos mundanos y ni siquiera por el deseo de obtener los placeres celestiales.
Su objetivo es solamente éste: liberarse de la esclavitud del mundo objetivo.
Obtienen la Gracia del Sefior en proporcion a la firmeza de su fe y a la forma en
que la practican”.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVII

93



16.4 Estado de Sabiduria

A este grupo pertenecen los que han logrado dominar la mente y no son
victimas de los sentidos, comprendiendo lo efimero del mundo material. Solo
esperan la Gracia Divina para fundirse con el absoluto.

“Los que trascienden el karma (karma — atitas) son los liberados en vida
(jivanmukthas); todos sus karmas han sido quemados por el fuego de la
Sabiduria (jiana); sus impulsos por actuar han sido reducidos a cenizas por la
Sabiduria que han alcanzado. Ya no tienen ninguna necesidad de mandamientos
ni de prohibiciones. No necesitan de ninguna préctica espiritual, como la
caridad, el Dharma, la vida virtuosa, la austeridad. Todo lo que hagan, sientan
0 piensen sera divino, santo, virtuoso y de beneficio para la humanidad. El
mismo suelo que pisan serd sacrosanto; cada palabra que pronuncien serd la
palabra de Dios; su aliento no necesita llevarlos, cuando mueran, a reinos
celestiales; ellos se funden en Dios sin demora en cuanto abandonan la
vestimenta corporal. Asi son los individuos que ahora he descrito como
poseedores de la Liberacion con unidad absoluta (kaivalyamukti),
Brahmaprapthi o sadyomukti)”.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVII

94



REFLEXIONES

El amor es inversamente proporcional al apego. A menor apego, mayor amor. El
apego no es amor, es el inverso de él. Podemos comprobarlo a través de la Ec. 15.1 y en la
Ec. 16.2, se observa la diferencia de los cuadrados inversos de los términos y (apego vida
actual) y b (apego vida anterior), lo cuales nos dan como resultado su contribucion en el nivel
de amor alcanzado o de Evolucién (E).

iEncarnaciones del Alma Sagrada!: Hay algunas cualidades que acompafian siempre al
individuo. Sus penas, su nacimiento, su trabajo, su odio, sus agrados y desagrados, su falta de poder
de discernimiento y su ignorancia son cualidades que siempre le acompafian. La ignorancia se
mezcla con la falta de poder de discernimiento. La falta de poder de discernimiento le da pie al
apego. El apego hace surgir la ira. La ira le da pie al odio. El odio le da pie al nacimiento y al
pesar. Todas estas cualidades se relacionan entre si de manera inseparable.

Para el pesar el responsable es el nacimiento y, para el nacimiento, es responsable el propio
karma de uno. Sin embargo, podriamos preguntarnos si el pesar es algo natural en el hombre o si
aparece a medio camino de la vida. En verdad, si el pesar fuera algo natural en la vida del hombre,
no podria liberarse de él en toda su vida. No hay base alguna que nos permita pensar que el pesar
sea una cualidad natural para el ser humano. Porque, si lo fuera, no podria liberarse de él por
método alguno.

Lluvias de Verano

Tomo 4

El pesar no es natural en el hombre:
La felicidad representa su naturaleza

Sin embargo, uno podria hacerse la pregunta de: ¢sera posible eliminar completamente todos
los deseos? Es imposible. Pero tenemos que hacer el intento de orientarlos en la direccion correcta.
Cualquiera sea el trabajo que podamos hacer, debemos llevarlo a cabo con el aspecto de Amor. Sélo
asi seremos capaces de obtener la sagrada dicha.

El secreto de la felicidad reside no en hacer lo que a uno le guste, sino en que a uno le guste
lo que deba hacer. Cualquiera sea el trabajo que deban llevar a cabo, habran de hacerlo con placer
y con gusto. Tomando este tipo de Amor como base, Hanuman era el que siempre se encargaba, con
una obediencia completa, de las drdenes de su Sefior. Nunca dejo lugar a dudas o vacilaciones en su
mente con respecto a las 6rdenes de Ramachandra.

Lluvias de Verano

Tomo 4

Sean buenos, hagan el bien, vean el bien:
este es el camino hacia Dios

La ecuacion de la Evolucion (Ec. 16.2), nos indica que el apego que condujo a la
encarnacion (b) es una constante que siempre esta ahi restando a los progresos llevados a cabo
por el individuo en la actualidad, representados por y (y < b) y ademas nos dice, que en al vida
siempre esta presente la proteccion de Dios, representada por el término a.

Si consideramos en detalle el momento en que Rama, Sita y Lakshmana van caminando a
través de la selva, vemos que lo hacen en una fila, uno detrés del otro. Podemos tomar los tres dedos
centrales de nuestra mano para ilustrar a los tres miembros del grupo. EI primero, el indice,
representarq a Ramachandra. Rama abre el camino, Sita va tras de El y Lakshmana cierra la fila.
Aqui, Rama es el Sefior, la Realidad; Sita es la ilusion y Lakshmana tipifica al individuo. En esta

95



situacion cuando Lakshmana, el hombre, ansia mirar el Absoluto, Rama, Sita se interpone en la forma
de maya (irrealidad). ¢Qué habria de hacer Lakshmana en esta situacion? ¢Ha de mostrarse
arrogante con Sita y pedirle que se vaya? Eso es imposible. Si lo hiciera, Rama no lo toleraria. De
modo que debe implorarle a Sita: “;Oh Madre, ansio la vision del Divino Ser! Por favor, apartate
por un momento para permitir que lo vea”. En cambio, si comenzara a discutir con el maya (la
ilusion) y a ordenarle que se aparte, el resultado seria que no tendria la oportunidad de mirar a
Ramachandra ni tener una vision de lo Divino. El Alma Suprema esté siempre rodeada por maya, la
imagen ilusoria o irreal. Lleva a esta ilusion atrayente como cuerpo. Nadie aceptara eliminar o
cortarse una parte de su cuerpo. Han de considerar a Sita como maya y, rezandole a ella, uno podra
lograr, a través de ella, una vision de Rama, el Ser Supremo.

En este contexto, Sita es la responsable de nuestra incapacidad para realizar la verdadera

forma del Absoluto. También serd Sita la razén para llegar a entenderle.
Lluvias de Verano
Tomo 4
La Ley del karma es invencible

En la Ec. 16.2, esta indicado:

e a=Rama (el Amor divino, la realidad). Este valor es incambiable.

e Las variables “b” y “y” representan la maya, lo ilusorio. Estos apegos
son: la maya que condujo a la encarnacion y la maya actual,
respectivamente.

e EIl nivel evolutivo E vendria a representar el estado evolutivo del
individuo y por lo tanto tipifica al individuo.

Si Yo te tomo el corazdn ti no podras zafarte, esto te dice que Yo soy el Amo, y esto deviene de
Mi potestad. Si te apartaras del camino, Mi voluntad te volveria al cauce a pesar de ti misma, a pesar
de todo y de todos. Esto sefiala que Yo soy el Sefior. Pero también implica que Mi amor te protege y
te sera brindado aun a pesar de tu desinterés, tu miedo o tu falta de entrega; significa que Yo me
hago cargo de ti ya para siempre, sin posibilidad de cambio alguno en esta decision que te sefialo.
Esto también te muestra que Baba es el Sefior, el Unico.

La potestad de Dios es la gran garantia del devoto, que puede descansar de sus trabajos en
los brazos del Padre, sabiendo que Su influencia jamas disminuird y que Su amor lo seguira nutriendo
mas all& de los dias de esta encarnacion.

Sai Baba, el Sefior
Primera Parte (Soberania divina)

La ignorancia es un estado, y el Supremo ha dotado al hombre de conciencia para que
trascienda ese estado y proyecte, a través del conocimiento, a planos superiores que lo acerquen a la
perfeccion. La sabiduria es una adquisicion voluntaria. Algunos dicen que es un don que otorga el
Maestro. No es siempre asi. El Sefior te da los medios para que despiertes, adviertas entonces tu
ignorancia y puedas resolverla con las indicaciones que te doy. Pero el trabajo a realizar es tuyo, la
decision es tuya. Swami te dice: ‘He aqui este fruto, saciard tu hambre y calmara tu sed; si das dos
pasos y extiendes el brazo, sera tuyo de lo contrario continuaras insatisfecho’. A ti la eleccion, a ti la
responsabilidad

Cuando el Maestro Llama
Segunda Parte

96



17. EL SENDERO DE LA AUTOREALIZACION

Dependiendo con que intencion es ejecutado el karma, la persona se ubica en alguna
etapa en el proceso de realizacion (Oscuridad, Penumbra, Busqueda, Sabiduria).

Ante la interrogante de Arjuna acerca del camino real para liberarse del ciclo de
nacimientos y muertes, Krishna le indica:

“Hay muchos caminos por los cuales puede alcanzarse ese estado. Inconsciente de estos
caminos o de la alegria de aquel estado, el hombre toma otros senderos que son 0 tortuosos o
comodos. No sabe cdmo distinguir entre el camino recto y el equivocado.
“Puedo decirte que hay cuatro caminos que ahora utiliza la humanidad: 1) el que trasciende
el karma, que esta mas alla del karma, inafectado por el karma; 2) el del karma sin deseo alguno por

el fruto del mismo, el karma no afectado por ningun anhelo del resultado (nishkama karma); 3) el del
karma con la ambicion de cosechar y gozar de su fruto (Sajama karma) y 4) el de los caidos, el karma
gue no conoce restriccion ni control (karma bhrashta).

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVII

La evolucidn es un indicador del nivel alcanzado por el individuo en el desarrollo del
amor o su cercania a lo Absoluto; asi que al graficar la Curva Evolucion y superponerla con el
perfil del lingam, conseguiremos visualizar las etapas o estados a recorrer en el sendero de la
autorrealizacion (Fig. 17.1).

El dominio del lingam es el universo personal.

Se ha tomado solo el | cuadrante para ilustrar.

Y
prakriti p 7
(Apego
original) 6 N
5
4 \
3
2
ys 1
0 T T T i 1
0 2 4 6 8 10 12 14 16 18 20 22
a Amor (X)
SENDERO DE LA AUTOREALIZACION
Fig. 17.1

Evolucion (E)
A continuacion presentamos un analisis grafico de la Fig. 17.1 y su correspondiente
Sathya Sai Baba.

validacién numérica utilizando la Ec. 16.2 para ilustrar, matematicamente, lo ensefiado por

97



17.1 Estado de Oscuridad

En este nivel, el Karma no responde a ninguna condicion de amor espiritual,
su amor es netamente mundano o egoista y por este hecho, no consigue
representacion en la Curva Evolucién que se basa en el dharma.

No obstante, puesto que el jivi, 0 el yo individualizado y limitado, no
encuentra cadigo en las redes del deseo o kama, las metas de dharma y moksha
no entran en el campo de su vision ni despiertan su interés; sélo se deleita
sumiéndose y flotando en las olas de los placeres materiales (artha y kama).

La busqueda de alimento, la supresion del temor y el goce del ocio y el
suefio, son aspectos que el hombre y el animal comparten por igual y en los que
ambos se involucran. La busqueda de moksha y la observancia del Dharma
promueven que el hombre se eleve a nivel de existencia superior al del animal.
Si este anhelo esta ausente, el hombre no puede pretender que es humano.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
20 El Proposito Primordial

La degradacién o regreso a la forma animal no es posible, ya que para que
eso sucediera seria necesario ejecutar acciones de mayor oscuridad que las que
condujeron la encarnacion. Baba nos dice en relacion a lo anterior:

La posibilidad no es negada, pero es muy raro que tal cosa suceda. La
degradacion de la vida humana debido a la falta de virtud, normalmente
resultara en el renacimiento como humano de grado mas bajo

Mi Baba y yo
Conversaciones con Sai Baba
25 de Octubre 1978

17.1.1 Validacion Numérica

Para la deduccion de la Ec. 16.2, intervino la variable x, amor,
basado en el dharma, y, en este estado de conciencia, este tipo de amor
no interviene, de modo que la ecuacion no es aplicable.

En el caso de degradacion la variable y tendria que ser mayor
que b (apego original). Al aplicar la Ec. 16.2, el argumento de la raiz
da un nimero negativo, cuya solucion no existe en los nimeros reales.

17.2 Estado de Penumbra

Este estado evolutivo se desplaza desde el punto b, hasta un poco antes del
punto C. Se ejecuta el karma con egoismo. La persona experimenta una
evolucion aparente, y el nivel evolutivo alcanzado es consumido por un tiempo
equivalente, en las regiones supramundanas, por las buenas acciones realizadas en
el mundo.

Al reanudarse la vida en la tierra, la persona comienza o regresa al mismo nivel
evolutivo alcanzado en la previa encarnacion.

98



La autoridad de gobernar sobre todo el cosmos es exclusiva de Dios. Dios esta libre de todo
deseo. EIl deber del hombre consiste sélo en ofrecerle Amor y en adorarle a través del Amor. Esto
hace que el hombre se eleve al mas alto estado entre todos los seres. Aguellos que no tienen
conciencia de este estado o que son incapaces de cumplir con las responsabilidades que impone,
pertenecen a otras categorias. También hacen ofrendas y adoran, también se dedican a actividades
beneficiosas, pero ansian los frutos que esperan ganar; llevan a cabo sus actos motivados por el
deseo de beneficiarse con los resultados que se obtengan de ellos. “Hemos ayudado a los
desamparados, por ende, nuestra senda sera llana y segura. Hemos levantado a los oprimidos, de
modo gue podemos contar con un camino despejado para nosotros. Nos hemos dedicado a cantar a
coro la gloria del Sefior, asi que tenemos asegurado el Cielo”. Asi calcula la gente de esta naturaleza
que se dedica a “las buenas obras”. Cuando este tipo de personas entregan el cuerpo, es decir,
cuando mueren, sus palabras se sumiran en sus mentes, sus mentes se sumiran en su Prana y éste se
sumird a su vez en el jivi, y el jivatma viajara hacia la Region del Principio de la Luna (el Chandra —
loka), es decir, el loka de la deidad que preside a la mente... lo que implica que habran de volver a
entrar en el ambito de la mente, con todas sus agitaciones y sus torbellinos de ansias y deseos. En el
Chandra — loka, estos jivis experimentaran algunas satisfacciones y placeres hasta tanto duren las
consecuencias de sus buenas obras. Es por ello que dicen las escrituras: “Cuando se ha agotado el
meérito adquirido, vuelven a entrar en el mundo de los hombres mortales”. El jivatma se encierra en
un cuerpo dotado de drganos sensoriales de acuerdo con las consecuencias que haya ganado por las
obras realizadas en el cuerpo anterior, y comenzara un nuevo curso de vida.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
8 La esclavitud

17.2.1 Validacion Numérica

La Ec. 16.2, es aplicable a este estado. La evolucién evidencia
un cambio positivo, consecuencia de la disminucion de la variable y
con respecto ab (y <b), sin embargo no permanente.

17.3 Estado de Busqueda

Comienza desde el punto C, hasta un poco antes del punto S. EI punto C
nos indica el momento en que comienza a formarse la conciencia de la necesidad
de la busqueda espiritual; la cual, va siempre en aumento junto con su
correspondiente grado de evolucion.

A partir del punto C, comienza la lucha para liberarse de maya.

¢Cuantos de ustedes saben realmente quiénes son? Nunca lo descubriran si no lo
averiguan y esa busqueda deberd ser realizada en un solo lugar: en el interior de uno mismo.
Cuando descubran su yo, llegaran al convencimiento de que son espiritu, una chispa de lo Divino. Al
mismo tiempo encontraran a Dios, porque Dios es el todo y ustedes son parte del todo. Laolay el
océano ilustran perfectamente la relacion entre el hombre y Dios, el Absoluto.

El progreso en el camino espiritual empieza con un despertar interno. Algo sucede
para precipitar ese primer paso: la curiosidad, una sensacion de desesperanza, de insatisfaccion con
la presente forma de vida, depresion, desastre, muchos factores pueden producirlo.

Ha llegado el momento de mirar hacia adentro, ver cémo se relacionan con Dios y

99



con ustedes mismos, el yo real, esa chispa divina. Todos tienen la oportunidad de descubrirse a si
mismos, y cuando lo hagan cambiaran totalmente el modo de enfocar la vida ya que empezaran a ver
las cosas como realmente son, la mayor parte ilusorias, efimeras y de ningun valor real. ¢Cual puede
ser el valor de la riqueza, de las posiciones, del poder y la posicion? ¢Y qué satisfacciones pueden
brindar ellas? Aun cuando las obtengan, gquerran mas y mas. Sin embargo, muchos de ustedes han
estado tras estas cosas en todas sus vidas, imaginando que encontrarian lo que buscaban. jHijos
Mios, estan equivocados!

El hombre deberia buscar en otro lugar lo que realmente necesita: paz interior, felicidad,
gozo y salvacion. Pero no las encontraran si siguen aferrados a su actual forma de vida.

Reflexionen y escuchen el mensaje que les traigo. Sepan que la salvacién esta al
alcance de sus manos con solo volver al camino espiritual. ¢Qué existe en la vida que se pueda
desear una vez encontrado a Dios y realizada la propia divinidad?

Mensajes de Sai para ti y para mi
Verdad

La mente esta muy influida por la pasion hacia los placeres materiales y el engafio de
la ignorancia que persigue con una velocidad sorprendente los siempre evanescentes objetos del
mundo, motivo por el cual tiene que ser una y otra vez conducida hacia ideales méas elevados. Por
supuesto que esto es muy dificil en un principio, pero mediante el entrenamiento constante puede
lograrse la docilidad de la mente y del Pranava Om (el sonido inicial de la Creacién). La mente
puede ser entrenada siguiendo los métodos de la persuasion suave — la promesa de aliciente atractivo
—, la préactica de retirar los sentidos del mundo exterior, la resistencia al dolor y al trabajo, el cultivo
de la sinceridad y la constancia, y la adquisicién del equilibrio mental, es decir, los métodos de
“control de los sentidos”, “de las emociones”, “de los deseos”, ‘‘fortaleza, ‘fe” y “serenidad”.

La Senda del Conocimiento
Jfiana Yoga
El Sendero de la Autorrealizacion

Cuando Rama se internaba en el bosque para cumplir su destierro,
Laskmana le aclaraba a Guha®, lo relativo al suefio de la ilusién y al despertar.

“No se consigue ser feliz mediante otra persona ni miserable por conducto de otro; nadie
puede tener buena o mala suerte a través de otra persona. No existe la posibilidad de lograr tales
resultados por medios indirectos. Tampoco se puede ser realmente feliz 0 desventurado. Cada uno de
nosotros llega a la existencia con algun propdsito, impulsados por los actos de su encarnacion previa,
o por la Voluntad o Decreto soberano, y mientras se cumple el propésito, uno parece ser feliz o
miserable; eso es todo. Un limosnero suefia con ser un rey, un rey con ser un limosnero; ambos,
cuando despiertan, encuentran que la riqueza o la miseria son irreales y fugaces. Asi también es el
mundo: un sueno, lo irreal... una ilusion. Sientes pena porque Rama estd en situacion dificil; pero
Rama esta por encima y mas alla de penas y alegrias. Para aquellos que lo observan, de acuerdo con
su buena o mala fortuna, decidida por los méritos o culpas acumulados. El puede parecer feliz o
desventurado; lo que ta ves como alegria o pena en Rama soélo es el reflejo de tu propio estado
mental”. Al oir esto, Guha se calmé y dejé de sentir rabia contra Kaikeyi*', y comprendié que no es
conveniente buscar las faltas de otras personas y culparla.

“Toda la gente esta inmersa en el suerio de la ilusion, siendo testigo de una gran variedad de

% Jefe de los nishadas
%7 Kaikeyi: Una de las tres esposas de Dasarata. Madre de Bharata (aquel que gobierna). Las otras esposas son
Kausalya, madre de Rama y Sumitra, madre de los mellizos Lakshmana y Satrugna. (N del A)

100



suefios. De esta manera, la humanidad pasa la noche denominada Vida’. Los Yoghis, personas
autodisciplinadas, son los unicos que permanecen despiertos durante esa ‘noche’, sin quedar
prisioneros o encantados por los suefios. No los afecta el mundo ni lo que contiene. Se han apartado
de todos los placeres sensoriales y otros enredos. Mientras esto no se logre, la gente no puede decir
de si misma que esta ‘despierta’. Cuando se logra despertar a la sabiduria y la Realidad se descubre,
entonces caen las ataduras del engafio, de la ilusién y el Amor se fija en los pies de loto del Sefior

Rama”.
Ramakatha
La Historia de Rama 1
Llegada al Bosque

17.3.1 Validacion numérica

La Ec. 16.2, es igualmente aplicable que en el estado de
Penumbra, la Gnica diferencia radica en que el nivel evolutivo logrado
es permanente y transferible a la proxima encarnacion.

17.4 Estado de Sabiduria

En el Estado de Sabiduria el tnico pensamiento es Brahma. Gréaficamente se
aprecia en la Fig. 17.1 por el punto S, en la intercepcion de la linea que define la
curva Evolucién con el perfil del lingam.

Cualquier vinculo humano puede vivirse como transitorio, mas no asi
con Dios. Cuando Dios se revela es para siempre y no se puede hablar alli de
condiciones, de falta de libertad o del anhelo de continuar la busqueda. El
encuentro con el Sefior no es temporario, no es una etapa evolutiva: es una toma
de conciencia, la verdad interior que se revela, el velo mas espeso que cae y te
descubre la primera razon de tu existencia, tu destino final, y, sobre todo, la
esencia del amor.
¢Qué paz alcanzaria para llenar tu corazédn — si te alejaras de Dios — después de
esto?

Sai Baba, el Sefior
La autoridad de Dios

Solo el Conocimiento Superior conseguido por el analisis de los procesos
mentales puede acabar con maya. Maya (lo ilusiorio) florece ante la ignorancia
y la ausencia de discernimiento; por lo tanto, la Sabiduria dicta la sentencia de
muerte de maya

La Senda del Conocimiento

Jfiana Yoga

Cuando la llama del Conocimiento, ilumina,
la oscuridad (maya) se disipa

Puede que veinte golpes de un martillo no logre romper una piedra:
quizas el golpe veintiuno lo logre. ¢Pero significa esto que los veinte golpes no
fueron de utilidad alguna? No. Cada uno de ellos contribuyé con su parte al
éxito final; el resultado final fue el efecto acumulado de los veintitn golpes. Asi
también, la mente esta empefiada en una lucha con el mundo tanto interno como
externo. No es necesario decir que el éxito no puede ser siempre vuestro destino.
Sin embargo, el hombre puede lograr felicidad eterna al entregarse a obras

101



buenas y saturar la mente en el amor de Dios. Impregnen cada momento de la

vida con ese amor. Entonces las malas tendencias no se atreveran a estorbar el

camino. Puesto que si la mente siempre mora en Dios, automéaticamente sera

impelida Unicamente hacia buenas acciones. El objeto de todas las practicas

espirituales es la destruccion de la mente y algun dia una buena accion lograra

destruirla, exactamente como el golpe veintiuno rompié la piedra. Para este

triunfo han contribuido todas las acciones buenas hechas en el pasado; cada
pequefia cosa cuenta; ninguna buena accion es desperdiciada.

Sobre EI Amor

Prema Yoga

Cautivado por el negocio de la vida,

el hombre no tiene sino estos Samskaras o impresiones

17.4.1 Validacion numérica

El punto S se alcanza cuando los deseos se reducen a la unidad.
En este punto convergen todos los procesos evolutivos de diferentes
dharmas. Su valor, Evolucion en S, se puede determinar usando la
Ec. 16.2 al condicionar la variable y a la unidad (1), asi:

Ec.17.1

vb? -1

. a :
Entonces, el punto S tiene por coordenadas ( B 1) e intercepta la

linea del contorno del lingam.
17.5 Estado de Divinidad

El estado esta indicado por el punto D (Fig. 17.1). Este punto esta ubicado
fuera de la linea que define el perfil del lingam. Se ha trascendido el Universo. Es
concedido por la Gracia Divina.

Hay una pequefia confusién de términos, porque no existe una mente
como tal. La mente es una trama de deseos. La paz mental es la carencia de
deseos y en ese estado no hay mente alguna. Por asi decirlo, la mente es

102



destruida. En realidad “paz mental” significa pureza, completa pureza de la

conciencia. Todas las préacticas espirituales se orientan hacia la purificacién del
corazon.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Ul

17.5.1 Validacion numérica

En este punto se ha trascendido el motivo de la encarnacion, la
mayor ilusion, y, por lo tanto, se elimina la variable b. Asi, tenemos:

1
ED =a 72
'y
ED =a;
Ec.17.2

Dejadme deciros. EIl misterio de los Avatares esta mas alla de vuestra
comprension. De la vuestra o de cualquier otra. ¢CAmo podéis los que estais
inmersos en Maya captar algo que esté fuera de ello? EI cuerpo, Buddhi Chiththa,
Manas, Hrudaya, todos estan en Maya y operan solamente a través de Maya, pero
la desaparicion de Maya es un hecho, no una ilusion. El simbolo “x” en algebra
se usa para expresar una cantidad desconocida. Cuando se descubre su identidad
como eventualmente sucede, este simbolo desaparece de la ecuacion. De la misma

9

manera, Dios es “x”, la cantidad que tenéis que descubrir.
EL AVATAR HABLA SOBRE SI MISMO
El Avatar explica el destino
Prashanti Nilayam (24-1-1961)

En este estado (punto D) se ha eliminado toda traza de maya y el
Amor de Brahma (a) es realizado. El valor de y es 1 y se ubica fuera de
la linea que limita el lingam de esta forma, aplicando la Ec. 17.2,
tenemos:

ED:a

Ig. 17.1
Se produce un Salto, cémo se puede observar en la Fig. 17.2

“Cuando la mente se va ya no hay méas deseo y apego, y la declinacion
de la ilusion es la Liberacion”.
Sadhana el sendero interno

11. El significado de los festivales hindies (Maha Shivaratri)

103



Nada queda del poder, el dinero, la posicion, el prestigio, la vigorosa
belleza del cuerpo, del culto de la personalidad, y de ahi que sea una locura
trabajar para todo ello. El hombre es vida con deseo; la vida sin deseo es Dios.
La mente es deseo; cuando desparece la mente, también desaparece el deseo.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
I

Es la misma mente la que tiene el poder de liberar o de esclavizar. La
mente se asemeja a una serpiente con largos colmillos ponzofiosos. Cuando se
extrae el veneno, se elimina el peligro que representa la serpiente. De la misma
manera, cuando se elimina el deseo, desaparece el peligro de la mente.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XVIII

La igualdad Ig. 17.1 nos indica que nosotros y toda la manifestacion
proviene de la luz.

Las coordenadas de este punto D son: (a, 1).

En la Fig. 17.2 se puede apreciar los puntos S y D y el salto trascendente,
producido por la Gracia Divina, y asi, salir del universo con su condicionamiento.

Universo

9 10 11

Fig. 17.2
Salto Trascendente

Por tanto, es claro que ni el Dios personalizado ni los seres individualizados ni el
mundo objetivo pueden llegar a descubrir el inicio de maya que los cre6 y comenz6 la
cadena de “actos-consecuencias-actos”. Sin embargo, uno puede llegar a saber cuando
terminara maya. ¢Cuéndo acontecerd? Cuando el mundo objetivo es ignorado, puesto a
un lado, negado, o cuando se descubre que es inmanente en la Divinidad, el jiva deja de
ser; cuando el jiva ya no es, el Ishvara también es superfluo y desaparece. Cuando
Ishvara se desvanece, s6lo existe Brahman. Cuando no hay un nifio, ¢como puede existir
una madre? Es una palabra que no tiene significado.

104



Cuando en la conciencia desarrollada del hombre no existe un dios personalizado, una

personalidad separada del resto, llamada jiva, ni la creacion mental de ese jiva, llamada
prakriti o el mundo objetivo, no puede persistir maya, progenitor de los tres.

Mensajes de Sathya Sai

Volumen X

41. El Sadgur( Habla

- Dijiste, Swami, que antes de la manifestacién era la nada, no vacio ni hueco;
nada. También dijiste que Dios no estaba sino que era. ¢(COomo puede alguien
ser sin estar?

- Dios no es alguien, Dios es Todo. En el comienzo, antes del comienzo, lo
Absoluto era sin espacio, sin referente alguno fuera de EI mismo, porque no
habia adentro ni afuera, s6lo habia el Uno, inmanifestado.

- ¢Dénde lo habia, Swami?

- En Si mismo.

- Sefior, es inconcebible.

- Este conocimiento s6lo puedes tenerlo por Iluminacién, no hay manera de que
lo aprehendas por medio del razonamiento 16gico; lo racional implica relacion
y ante lo Absoluto no existe relacion posible. Sélo el estado supraconsciente
puede acercarte a la comprension — limitada ain — de las verdades
trascendentales. EI ser humano vive rodeado de misterio; aun el proceso
aparentemente simple del nacimiento de un brote en el arbol del fondo de su
casa, reviste un prodigio inaccesible para él. Puede pasar su vida describiendo
lo que cree es la forma en que el fendmeno se cumple, pero la verdad Gltima y
primera le serd siempre oculta. No obstante esta evidencia, el hombre sigue
repitiendo: “Yo sé, yo sé”.

Dios esta presente, oculto en cada cosa, inmanente a todo; es lo Uno, lo

inmovil, lo permanente, eterno, més alla de toda dimension conocida; intimo,

sin embargo, presente en ti, el verdadero nucleo de tu ser, tu esencia, en suma,
t misma.

Baba esta aqui

Sobre Otros Temas

Sobre la Creacién (1)

105



REFLEXIONES

La Evolucién estd determinada por la variacion de los apegos. Esta reflexion surge en
base del andlisis de la Ec. 16.2. Para la encarnacion actual, los valores de a, Amor Divino, y
b, apego vida pasada, son constantes; por lo tanto la Evolucion (E) depende sélo de la
variacion de y (apego actual o presente).

Para que la ecuacion de la Evolucion tenga sentido (en los nimeros reales) y asi la

(13 »

Evolucidn, el apego “y” tiene que ser menor que el apego original b. El argumento del radical

2 2 - ’ - ’ -
[1/y? —=1/b* tiene que ser mayor que cero (la raiz no admite nimeros negativos), y para ese
caso tenemos:

1 1
y<b
Ig. 17.1

Siempre que se disminuya el grado de apego, se evoluciona.

En el trayecto comprendido entre los puntos C y S (Fig. 17.1), el devoto experimenta
todas las formas de adoracion a Dios, y finalmente el Conocimiento de Brahma es revelado.

El desea servir a Dios a su propio gusto y experimentar la alegria de la
forma que él ha atribuido a Dios. Pero Dios, por Su Gracia, le concede no
solamente la presencia de Dios en todas partes (Salokya), la realizacién de que
todo lo que ve es la gloria de Dios (Samipya), el estar siempre bafiado de la
conciencia de Dios (Sarpulla) jsino también la fusién misma de Dios (Sayujya)!
El sendero de la devocién lleva también al logro del conocimiento de Brahma.
Aun cuando el devoto no lo anhele, Dios mismo se lo concede. La Fusion con la
Esencia Divina es reputada también como la Liberacion en la Unidad.

Sobre el Amor
Prema Yoga
La Liberacién es de cuatro clases

Los conflictos entre los seres humanos y contradicciones aparecen porque Sus
actividades estdn comprendidas en la dualidad. Los intereses egoistas y la ignorancia tapan o
cubren la luz del Amor.

Para todo necesitamos un entendimiento correcto. Una vez que haya ese
entendimiento, el Ser puede ser atendido. Pero hoy los conflictos van en
aumento porgue no hay entendimiento correcto y un ajuste entre las personas. El
ajuste solamente sera posible cuando haya un entendimiento apropiado.

Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
2da. Conferencia Mundial de la Juventud — Servid con Amor
18 de noviembre de 1999

106



Los que saben hablan del Uno como de muchos. La misma cosa es vista

y vivenciada de manera diferente por diferentes personas de acuerdo con su

punto de vista y su nivel de inteligencia y percepcion. Diferentes personas

describiran una experiencia de manera diferente. ¢COmo podria alguien

declarar que no deben hacerlo asi, 0 sostener que lo que describen es erréneo?
Nadie tiene derecho a menospreciar o negar la experiencia de otros.

La Senda de la Verdad

Sathya Vahini

7 Sean Ustedes Mismos

El estado de no dualidad esta contenido s6lo en el principio de amor;
pero el hombre, llevado por el apego al cuerpo y la relacion fisica, fragmenta su
amor en diversas formas. A esto no se le puede llamar amor en el verdadero
sentido del término... El mismo principio del amor existe en todos y cada uno.
Una vez que ustedes entiendan este principio de unidad, no habré espacio para el
odio. Los conflictos de hoy en dia estan al alza porque la unidad se ha olvidado.
Los cuerpos son diferentes pero el mismo Atma mora en todos. Brahma es no
dual. Brahma significa vastedad. Eso indica unidad y no multiplicidad. Asi
pues, abandonen el apego al cuerpo y fortalezcan la fe en el espiritu de la
unidad.

El Eterno Conductor
Vol. XVII. Nim. 8
El Verdadero Nombre de Dios es Amor

El Salto Trascendente ocurre cuando se pasa del mundo dual (Busqueda) a la Unidad
(Divinidad), el verdadero amor.

Arjuna pregunto: “Tu dices que este hecho de pensar solo en el Uno, que esta devocion por el
Uno es muy facil de alcanzar y que no hay necesidad de tomarse ninguna otra molestia; también
declaras que para aquellos que lo han adquirido, jTU eres facilmente alcanzable! Bueno, jy cual es
exactamente el beneficio de alcanzarte?”

Krishna al oir esto sonrio y replico: “jArjunal; ;Qué beneficio hay mayor que éste? Esa bendita
victoria convierte a un hombre mortal en un mahatma (Gran Alma). T4 podras hacer también la
pregunta: ¢de qué sirve convertirse en un mahatma? jEscucha! El mahatma es muy superior al
hombre comun. Ese Gltimo esta establecido en el cuerpo y el Alma individual; se identifica con el
cuerpo y con el aliento, con lo particular, con ‘la ola’. Por eso es zarandeado por la alegria y el
pesar; se eleva 0 cae con cada experiencia. Entre los ratos de calma y de tormenta muchos
ventarrones lo hacen tambalear.

El mahatma esta libre de toda experiencia dual. Esta por encima y mas alla de ello. Se ha
liberado de la identidad con lo particularizado; esta en lo Universal, lo eterno, lo Inmutable, esta
absorto en el Ser Autoexistente (Brakmabhava) y no en el ser individual (jivabhava). El sabe que el
Atma no es una entidad limitada; siente que se extiende méas alla de todo limite; esta libre de toda
macula de inercia y actividad; no es torpe ni es arrastrado por el deseo; tiene conciencia pura,
inafectada por el apego o el odio. Hay muchos que hoy dia se consideran a si mismos como tales,
pero no tienen pureza en su corazon y su conciencia estd manchada por la vileza. Los puros de
corazén no tienen mas nacimientos ni mas muertes. No tienen obligacién de aparecer nuevamente
sobre la tierra. Sin alcanzar esa pureza, jno podras escapar de la ronda de nacimientos y muertes
por muchas que sean tus acciones meritorias, por muy elevado que sea tu estado espiritual y por muy
glorioso que sea el cielo que hayas alcanzado!

107



S6lo aquellos que estdn perpetuamente en esta absorcion en el Ser Autoexistente (Brahmabhava)

pueden alcanzar ese eterno ‘yo’y ser liberados de la cadena, fundiéndose en Mi”.
El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVII

La Gracia Divina rompe la barrera de la luz y de esta forma se
alcanza la liberacion (moksha).

108



18. VIAHACIA LA GRACIAY LA LIBERACION

La ley del karma es inexorable y nos sitta en un cierto nivel (b). Reducir este valor al
minimo, sélo es posible a traves del karma mismo.

La practica espiritual es esencial, pues la eliminacién de efectos del
karma sélo se logra con karma, como una espina que s6lo se saca con otra

espina; no la podréa sacar con un cuchillo, un martillo o una espada.
Sadhana el sendero interno
3. Devocion, Karma y Conocimiento (24.)

Por diez meses Sita habia estado esperando la vision de Rama y cuando Rama aparecio, no le
mostré compasién alguna e incluso se dirigia duramente a ella. Ni siquiera cuando Sita estall6 en
lagrimas, le mostro Rama compasion o bondad. Incluso fue tan duro como para decirle: “Sita, no te
mostraré gracia alguna. Puedes elegir entre quedarte y vivir con Lakshmana o con Bharata”. Sita
no era una persona comun. Tan pronto escucho las duras expresiones de Rama, se dio cuenta de que
ello no era més que el resultado de las duras palabras que ella habia usado al hablarle a Lakshmana.
Los resultados de la accion son tan invencibles que uno no puede escapar de ellos Esta situacion en
el Ramayana ilustra muy bien la ley del karma y se erige como ejemplo para los seres humanos. Les

ensefia a ser buenos siempre, a no hacer sino el bien y a no ver sino el bien.
Lluvias de Verano. Tomo 4
La ley del karma es invencible

En la Ec. 16.2 podemos comprobar lo expuesto anteriormente, respecto a la permanencia
de los resultados de las acciones pasadas. La variable b nos indica la cantidad de apego que
condujo a la presente encarnacion, de esta forma el término 1/b® siempre esta ahi, es una
constante, influyendo a todo lo largo del camino de la evolucion.

De manera inconsciente y por ignorancia, hacemos algunas cosas malas.

Pero ya sea que la hagamos a sabiendas o sin darnos cuenta, las consecuencias
son inevitables. Esta es la naturaleza del karma.

Lluvias de Verano. Tomo 4

Dios y la rectitud habran de representar

las ruedas del carro de vuestra vida

Sin embargo, tenemos a favor la posibilidad de obtener la Gracia Divina que nos
aliviara de la carga del karma que tenemos que cancelar por errores cometidos.

Podrian decir que el karma de los nacimientos anteriores tiene que consumirse en este
nacimiento y que ninguna clase de gracia puede salvar al hombre. Evidentemente, alguien les
ha ensefiado a creer esto. Pero yo les aseguro: no necesitan sufrir tal karma en esta forma.
Cuando un fuerte dolor los atormenta, el médico les da una inyeccion de morfina y dejan de
sentirlo aunque sigue ahi, en el cuerpo. La gracia es como la morfina; no se siente el dolor, a
pesar de que se esta padeciendo... O bien, el Sefior puede salvar a un hombre completamente de
las consecuencias de su karma, como Yo hice con el devoto cuyos ataques de paralisis y del
corazén Yo asumi, en aquella ocasion durante la semana del Festival del Guru.

Mensajes de Sathya Sai
Vol. IV, Cap. 26

109



El hombre va ascendiendo en la escala evolutiva, incrementando el amor, hasta lograr
adquirir todo el amor disponible en el universo, el estado de Sabiduria.

La veneracion, con intensidad de la conciencia, pureza de sentimiento y libre de todo
pensamiento extrafio, se convierte por si misma en meditacion profunda o samadhi®® en proceso de
devenir. Como resultado de esta meditacion profunda, Dios aparece ante el ojo interno del devoto en
la forma que €l haya escogido para la adoracion. La vision no es simplemente cosa de la
imaginacion, ésta es una experiencia “cara a cara’. Sin cambio de ubicacion, él puede morar en la
presencia de Dios, en el mismo lugar. Esto se llama Salokya-mukthi (liberacion en la que se existe en
Dios). Ademas, estando asi, siempre con Dios, en Salokya-mukthi, los devotos realizan todo lo que
ellos ven como la gloria de Dios y la experiencia es llamada Samipya-mukthi (liberacién en la que se
siente la cercania de Dios) y llegando a estar bafiado de la conciencia de Dios, es Sarupya-mukthi
(ser impregnado de la conciencia de Dios). Este es el fruto final del Bhakti Sastra o tratado de la
Devocion. Pero en esta etapa, todavia queda una traza de sensacion de diferenciacion. Por esto, el
principio de la No Dualidad no la admite como la més alta. Simplemente porque el devoto tenga la
misma Forma que el Sefior, no podemos concluir que tenga los poderes de la creacion, preservacion y
destruccién, que solamente Dios posee. Solo cuando desaparece toda huella de diferenciacion y se
logra la unidad es que se alcanza el nivel mas elevado. Esto se llama Sayujya y viene por Gracia
Divina, ganada por la esencia del sadhana de cada uno; no puede considerarse como el fruto del
esfuerzo. EIl devoto debe aspirar a esta fusion.

Sobre EI Amor
Prema Yoga
La liberacion es de cuatro clases

Pero ¢Como puedes declarar destruida una cosa por el solo hecho que ya
no puedes verla? No. Un terrén de azlicar o un pedazo de sal que se coloque en
el agua, desaparece. Ya no puedes verlo; pero ¢puedes decir que ha sido
destruido? O bien ¢dices que se ha fusionado? Esta ahi, asi lo atestigua el sabor;
ha perdido la forma, pero esta presente como su caracteristica, su guna. El Alma
individual también se funde en Dios. No se destruye. Cuando al Alma individual
no se fusiona de esta manera podra, cuando mucho, vagar entre el Cielo y la
Tierra, mereciendo la vida en el Cielo por algin tiempo y descendiendo de nuevo
a la Tierra para realizar ulteriores esfuerzos hacia la salvacion.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVII

Por muy profunda que sea la miseria, cualquiera que sea el problema, no permitan que
sus riendas sobre la mente se aflojen: apriétenlas cada vez mas, fijando la meta en valores mas
elevados. No permitan que se descarrien lejos del santo recinto del corazén y obliguenla a
postrarse ante el Alma. De esta manera podran continuar desde “savikalpa samadhi” hasta
“nivikalpa samadhi”, es decir, del fundirse con “lo diferenciado” a fundirse con lo “no
diferenciado”. EI engafio tiene que desaparecer sin dejar rastro alguno, y sélo entonces podran
ustedes fundirse con lo “no diferenciado”, donde no hay dualidad, donde todo es Brahman
(Dios) y s6lo Brahman. Todas las ataduras se rompen y se es entonces genuina y
completamente libre.

La Senda del Conocimiento
Jfiana Yoga (pag. 22)

%8 Samadhi: Equilibrio de la conciencia. Libertad total de toda dualidad.

110



Si creen que pueden ganar la Gracia de Dios mediante votos, festejos y la
recitacion de himnos de alabanza, ofrecimiento de flores, etc., estan totalmente
equivocados. Solo el Amor es el “Sine qua non” (la condicion especial).

Recopilacion de los Mensajes de Sri Sathya Sai Baba
El “Sine Qua Non” (la condicion especial)

Cuando Siddharta Gautama®® , alcanzé la iluminacién, exclamo:

He pasado por incontables
nacimientos en el ciclo de la
existencia.

He corrido, pero no he
encontrado, aunque lo he
buscado,

al constructor de esta casa:

y una vez tras otra, me he
encontrado con el sufrimiento
de un nuevo nacimiento.

iOh, constructor! Ahora te he
visto.

No volveras a construir otra
Vez una casa para mi.

Todas tus vigas estan rotas,

la cumbrera esta hecha

pedazos.

La mente se ha liberado del

condicionamiento:

he llegado al fin del deseo.
Resumen de las charlas
del Curso de Diez Dias

VIPASSANA

La Gracia de Dios representa la mayor de las riquezas. EI considerar
como simbolos de la riqueza y el prestigio social el amasar dinero, oro u otros
objetos materiales constituye un error. La meta de la vida, en cambio, habréa de
ser la adquisicion de la riqueza divina de la Gracia de Dios.

Lluvias de Verano
Tomo 6. La devocion directa y unidireccional

La ilusion del yo tiene que ser destruida para la completa libertad.

Al seguir siendo un individuo, uno no puede captar la esencia de Dios: el
mendigo tiene que olvidar su cuerpo para reconocer que él mismo es el rey; asi
el hombre tiene que sobrepasar al cuerpo humano, base de su personalidad
egoista, a fin de realizar su naturaleza Divina...

% El Buda, EI lluminado

111



Al experimentar la identidad con el Serior, el individuo afirma: “Yo Soy
Brahman. ¢Hacia donde ha volado el cambiante mundo? jCuén engafiado estuve
para ser atrapado en las redes del ‘yo’y el Universo,; el pasado, el presente y el
futuro no existen en absoluto! Yo soy Encarnacion del Ser, la Conciencia y la
Bienaventuranza, exento de los tres tipos de diferencia”. De esta manera él
estard sumergido en la gloria de Brahman. Esta es la culminacion del

Conocimiento.
La Senda del Conocimiento
Jfiana Yoga
El conocimiento del Alma se logra
a través de la practica espiritual

Aqui va un pequefio ejemplo al respecto: si hacemos una mufieca de sal y
le pedimos que vaya a experimentar el sabor del océano, ¢como seria posible?
Esta mufieca de sal ira hasta el océano y se perdera en él por disolucion y fusion
con sus aguas. Al igual que en esta analogia, si el Yo consciente busca al Alma,
se fusionara por completo con ella cuando se le aproxime. Después de eso ya no
le sera posible al Yo conciente separarse del Alma.

Lluvias de Verano
Tomo4
Tu eres Aquello

La siguiente grafica nos resume los puntos esenciales en la evolucion humana.

Y ESTADOS ESENCIALES
APEGO , BRAHMAN
b 1 . “Lo no diferenciado”
(Apego Penumbra -
original) 6 1 (Inercia) .-~
5 e
> (Choaue conciente) Lingam personal N
41 Evolucion R
3 A l Busqueda (Trabajo\sobre sf)
2 ] .
14 ISHVARA S| Sabiduria (Eliminacion de la mente)"-.
“Lo diferenciado” D Divinidad (Conocimiento desi) : DIVINIDAD
(,Apego 0 1 1 1 1 1 1 1 1 1 :I
minimo) o 5 4 6 8 10 12 14 16 18 20
a AMOR (X)
‘ EVOLUCION (E)
| | -
NIVEL UNIVERSO NIVEL TRASCENDENTE
Fig. 18.1

112



> Nivel Universo

Periodo en que los espiritus encarnados experimentan sus experiencias bajo las
leyes del universo. Se establece la lucha contra maya, para asi eliminar la
ignorancia aumentando el amor (conocimiento). Es un plano limitado por las
leyes del karma, las cuales deben trascenderse para asi alcanzar la liberacidn
(moksha).

Podemos observar este nivel desde los dos ejes que hemos usado para nuestro
analisis:

Eje apego: Este nivel estd comprendido desde el apego que ocasioné el
renacimiento, b, hasta el apego y=1, el Estado de Sabiduria; de esta forma, el
intervalo que limita el Nivel Universo se denota de la siguiente manera®:

[b.1]

Eje Evolucion: Su trayecto evolutivo va desde la evoluciéon adquirida en
encarnacion previa. Esta tiene que ver con el nivel de apego original b,
representado en el origen del sistema de coordenadas, hasta su extremo derecho o
final Es. De esta forma, el intervalo evolutivo es:

[O! ES]

Para alcanzar la velocidad de la luz (c) o el Amor de Brahma (@), es necesario salir del
universo, es decir, destruir la mente y el poder de los sentidos.

Cuando hablamos del Universo, sélo significamos aquella porcién de
existencia que se encuentra limitada por nuestra mente: el Universo de los
sentidos que podemos ver, sentir, tocar, oir, y acerca del cual podemos pensar e
imaginar. Sélo esto esta sujeto a leyes, pero mas alla, la existencia no se puede
sujetar a ellas, porque lo causal no se extiende mas alla del mundo de nuestras
mentes. Cualquier cosa que se encuentre mas alla del alcance de nuestra mente y
de nuestros sentidos, no esta sujeto a la ley de causalidad

Espiritualidad y Ciencia
VI La Teoria de la Relatividad
8. La Causalidad desde el Punto de Vista Védico

Mientras nos domine la mente y los sentidos, permanecemos en los limites del universo
donde la velocidad de la luz o el Amor de Brahma es imposible alcanzar.

El conocimiento de Brahma nos libera del universo

“ El intervalo (a, b) no incluye los extremos a 6 b
El intervalo [a, b] incluye a los extremos ay b

113



> Nivel Trascendente

Intervalo fuera de las leyes universales. Se produce cuando se adquiere todo el
conocimiento de Brahma.

En este nivel coexiste la unidad (1), el cero (0) y el infinito (). Al llegar a la
Unidad, todo es Dios, al eliminar la maya, la ignorancia es Cero (0) y por
consiguiente el amor es Infinito (o).

Al ser este Cuerpo Causal Cosmico, un aspecto de Brahman en el proceso de su
manifestacion, el buscador de la Realidad, trascendiendo el plano de su existencia
“relativa” en el espacio y en el tiempo a través de la practica de disciplinas espirituales y
ejercicios de yoga, realiza la verdad de que “estd” o existe en la Conciencia Cdosmica
que todo lo impregna. En este estado de realizacion, como lo sefiala Adi
Shankaracharya, el buscador de la Verdad, diria declarando su intima experiencia
espiritual: “Yo soy el Ser Puro, mas alla del pensamiento y de todas las modificaciones
de la mente, mas alla del contacto de los sentidos y sus apegos. Estoy mas alla de toda
atadura y de todo conocimiento relativo. Soy Shiva invariable y sin forma, que todo lo
penetra, consciente de si mismo y bienaventurado”.

Espiritualidad y Ciencia
VI La Teoria de la Relatividad
7. El Continuum Espacio — Tiempo en el Vedanta

Hay cuatro niveles diferentes en los que puede encontrarse el hombre, y Dios
les ayuda de manera diferente, adecuada para cada uno. Primero estan las personas
angustiadas: luego, las que desean prosperidad; en tercer lugar, las que estan
dedicadas a buscar la verdad, y el cuarto, los sabios. En ti, actualmente, hay una
mezcla de lo consciente y lo subconsciente, y por esta razén es que hay también duda y
confusién. En un estado inconsciente no caben impresiones. En el supraconsciente, no
caben dudas, hay decisiones; en este estado desaparecen el cuerpo y la mente, aunque
puede que haya visiones. Y hay aun un estado que se sitia mas alla del
supraconsciente: este es el de la Conciencia Divina en donde no existe sino Dios. En el
estado de supraconciencia se mantiene aun un leve tinte de dualidad, de dador y
receptor. En el estado de conciencia ordinaria hay tres: de dador, cosa dada y
receptor. En la conciencia divina no existe sino el dador. Y en realidad, todo lo que no
sea el Uno, es falso, incluso la practica espiritual. En este punto puede que te asalte
una duda: ¢de qué modo puede resultar el sadhana, la practica espiritual, si es algo
falso, en algo que no lo sea? Viene a ser algo como lo siguiente: las imagenes de un
suefio son irreales, pero pueden llegar a ser tan fuertes, tan aterrorizantes, que uno
despierte a la realidad, pero para que esto suceda hay que persistir en él hasta el nivel
supraconsciente, en donde se trasciende tanto el cuerpo como la mente. Y es desde este
profundo estado trascendente que empieza a resplandecer la verdad.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
1

So6lo la Gracia Divina, invitandola con el desapego, permitira se
produzca el salto cuantico para alcanzar el nivel Trascendente (salida
del universo) y la Fusion (cero apego, Amor infinito).

114



REFLEXIONES

El “pecado original” que nos sefialan diversas religiones, esta representado en la Ec.

16.2 (E =ay/1/ y* —1/b*), por el término b. El valor de b es diferente para cada persona. Su

valor establecio las condiciones de la vida en particular, y de esta forma es original. El pecado
radica en que b se origind por un atentado contra el Amor.

Hay tres razones importantes para el nacimiento de un ser humano.

Ellas son el pecado, la agitacion y la ignorancia. Debido a los pecados que

cometemos recibimos el renacimiento como castigo. Renacemos también por la

falta de paz en una mente agitada por causa de la ignorancia o por falta de

conocimiento. Si quisiéramos liberarnos del pecado, la agitacion mental y la

ignorancia, la Unica via la constituye el pensar constantemente en el nombre de
Rama

Lluvias de Verano

Tomo 4

Discurso Inaugural

Del mismo modo, pese a que los hombres tienen la misma forma fisica, necesariamente hay
que hacer distinciones entre las peculiaridades de cada cuerpo y las demas envolturas de las que se
halla rodeado, y en la naturaleza de sus cualidades y actividades. Algunos deben ser tratados como
superiores y otros como inferiores. Las lamparas eléctricas, por ejemplo, no emiten todas la misma
luz, unas iluminan mas que otras; aunque la misma corriente pasa por todas ellas, algunas la
manifiestan en toda su potencia y otras no pueden hacerlo.

Debemos aceptar que para que el mundo evolucione son requisitos esenciales e inexcusables
los niveles de conciencia, los grados de perfeccion, las diferencias como alto y bajo, sagrado e
impuro, religioso y profano. Todos éstos han sido establecidos por la Voluntad Divina.

La Senda de la VVerdad
Sathya Vahini
15 Niveles y Etapas

Los deseos subjetivos y las posesiones materiales son obstaculos en el
camino de la realizacion. Dejen que la brisa de la santidad sople a través de
ustedes como ella quiera; no dejen que la oscuridad de la ciega ignorancia la
profane. La vida es un puente sobre el mar de los cambios, cricenlo, pero no
construyan una casa sobre él. Icen la bandera de Prashanti en el templo de sus
corazones. Dobleguen a sus seis enemigos*’ que minan la bienaventuranza
natural del hombre, asciendan al estado yoguico en donde las agitaciones se
calman, y permitan que brille el esplendor de la Divinidad interior (el Alma),
envolviendo todo para siempre.

Sadhana el sendero interno
2. Elsignificado de los festivales hindtes (Navaratri)

* Lujuria, ira, codicia, apego, orgullo y maldad (Sadhana el sendero interno)

115



La maés alta evolucion es liberarse de la ilusion y de la ignorancia para que el amor
florezca.

La meta de toda vida es conocer al Alma Suprema (Paramatma), lograr
la Liberacion. No puede haber otra finalidad para el hombre. El hombre no es
dotado de vida para que la utilice como un medio para construir casas y edificios
ni para la adquisicion de tierras o la acumulacion de riqueza, el aumento de la
progenie, la obtencion de titulos ni para ascender a escafios mas elevados de la
vida social. Su grandeza no depende esto. El éxito superior en la vida consiste
en alcanzar la Bienaventuranza permanente, en el escape continuo del pesar y la
agitacion

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XIV

Es notable y digno de elogios cuando un hombre se comporta como un
hombre, como el Dios que realmente es; pero es verdaderamente deplorable
cuando actia como una bestia o un demonio. EI hombre fue por mucho tiempo
un mineral, nacié como mineral y murié como tal, después evoluciond como
arbol y durante largo tiempo nacié como arbol y murié como arbol; pero en el
proceso evoluciond y nacié como animal y posteriormente se elevé al nivel
humano. Este ascenso de una etapa a otra ha sido reconocido por la cienciay la
experiencia espiritual, jy ahora él nace como hombre y muere como hombre!
Seria una gran verglienza si descendiera al nivel de bestia o de ogro. Solamente
si se eleva hasta el estado Divino tendra derecho a la alabanza. Esta es la
verdadera mision de su destino.

El Bhagavata
Capitulo 1
Bhagavata Vahini: Torrentes de Divinas experiencias

Los Vedas (Escrituras sagradas) y los Sastras (Cddigos de Moral) proveen la iluminacion
para guiar los pasos del hombre, pero para los ciegos siempre es oscuro, no importa qué tan brillante
sea la iluminacion; es el Unico camino para aquellos que han perdido la fe, que titubean, que
tropiezan y caen. Los Sastras y los Vedas indican los medios para asegurar el secreto del gozo
eterno, pero el hombre intenta ganar remedios de felicidad, placeres fugaces, placeres cargados de
maldad y de peligro. Esta tratando de sacar el agua en ollas llenas de agujeros. Los sentidos son los
huecos que dejan escapar la felicidad que él saca. Ellos son los salvajes e incultos sirvientes que dan
ordenes a su amo, la mente. La mente tiene que estar bajo su dominio, entonces los sirvientes caeran
a sus pies. La mente es el monarca, los sentidos son los soldados; pero ahora los soldados estan
gobernando al rey, porque él presta oidos a ellos y no a la inteligencia, que es el primer ministro.
Dejen que la inteligencia tome el cargo, asi en un momento los sentidos seran rechazados a su campo
y la mente se salvard. El Alma es el sol que brilla en el firmamento del corazén. Ahora la luz del sol
esta obstruida por las nubes del deseo de objetos materiales y el placer sensorial; dejen que el fuerte
viento del arrepentimiento y la resolucion disuelva las nubes para que el Alma pueda resplandecer.

Sadhana, el sendero interno
6. Austeridades (89.)

La misién del ser humano no es servir
a la naturaleza, sino liberarse de ella.

116



19. LA DISCIPLINA DE LA LIBERACION

En esta era cada individuo debe luchar por si mismo contra las fuerzas
demoniacas y vencerlas. Cuando se logre esto, la naturaleza divina inherente en
el hombre se manifestara espontdneamente.

El Eterno Conductor
Vol. IV. Nim. 5
Dios y ustedes son uno

El hombre es inherentemente divino, y por ello lo divino acude de manera natural a su
conciencia. Pero el velo de la ilusién le impide ese emocionante contacto, esa iluminadora
revelacion.

Esta engafiosa ilusion es también un artificio divino, un vehiculo del Sefior. Existe una
historia que cuenta que una vez el Sefior se enojo con Maya y quiso que ella desapareciera, pues la
gente estaba siendo desviada hacia el mal camino a raiz de sus trucos. Maya le dijo: “Soy el velo que
Ta llevas, soy la niebla que se ha levantado por Tu propia voluntad; estoy tan extendida como T,
estoy dondequiera que Tu estés. Dime un lugar en donde no te encuentre y me refugiaré alli.

La mision de todo lo creado es volver a su Creador. Todos los hombres tenemos un
trabajo particular que realizar para conseguir la eliminacion de los obstaculos que nos impiden
la union con Dios. Este trabajo segun la ecuacion de la Evolucion (Ec. 16.2), esta en funcion
del valor de las siguientes variables:

b : apego vida anterior
y . apego actual

Los apegos son generados por el nivel de egoismo o ignorancia que tienen su asiento
en la mente. Por lo tanto, para suprimirlos es necesario un trabajo muy serio para eliminar la
fuente de ellos, la mente. La mente es la prision y su destruccion la liberacion.

S6lo la mente del hombre es responsable tanto para su esclavitud como
para su liberacion. El resultado final del trabajo dependera de la actitud con
la que se lleve a cabo.

Lluvias de Verano

Tomo 4

Sean buenos, hagan el bien, vean el bien:
este es el camino hacia Dios

A través de los apegos y los afectos y también a través de la envidia y el odio, uno se interna
en la actividad hundiéndose en el mundo. Esto conduce a una identificacion cada vez mayor con el
cuerpo fisico, incrementando el egoismo...

Si la mente es controlada y ejercitada con precision, podran alcanzar la liberacion (moksha);
por tal motivo, deben saturarse con pensamientos acerca de Dios, lo cual les ayudara a discernir los
interrogantes acerca de la naturaleza de la realidad.

Cuando la mente se haya purificado y esté libre de ataduras, la conciencia del ego
desaparecera por si sola.

117



No ser afectado en ninguna forma por el mundo: éste es el sendero de la autorrealizacion, la
cual no puede ser adquirida en el cielo o el monte Kailsa, excepto en el propio ser interno de cada
uno.

El Sendero del Conocimiento
Jfiana Yoga
El Sendero de la Autorrealizacion

Cada individuo ha construido su propia prisién y debe encontrar
la salida en el laberinto de la mente.

La mente persigue los objetos exteriores ya sea debido a la atraccion de
los sentidos o al engafio causado por la imposicion o superposicion de las
cualidades de “permanencia” del mundo exterior. Por esta razon, la mente debe
ser “regresada’” una y otra vez para que siga el camino de su verdadera meta.

El Sendero del Conocimiento
Jfiana Yoga
El Sendero de la Autorrealizacion

Es necesario un entrenamiento para asi lograr la concentracion mental que nos permita
liberarnos de las alteraciones que nos somete la mente, como son entre otras: los gustos, las
aversiones, la justificacion, la identificacion, las consideraciones.

J. H.: No veo claro cuando se le pide algo a Dios y cuando no. Por
ejemplo, se tiene un dolor de cabeza que los médicos parecen incapaces de curar.
Yo no le pido a Swami que me libre del dolor de cabeza; no rezo para obtener
una curacion. Sin embargo, en una carta, Swami escribié: “;Como esta tu salud?
No te preocupes por ella. Tu Dios siempre esta contigo, en ti y a tu alrededor”.

Cierto. Lo que Baba dijo basta, porque tu identificacién con el cuerpo
se esta debilitando. Tienes dolor de cabeza hoy, mafiana dolor de estomago.
Déjalos. No te preocupes por ellos. T no eres el cuerpo. Una vez que Baba te
ha dicho que no te preocupes, no necesitas pedirle nada. No te identifiques.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Xl

Hay dos cosas que deben recordarse: la muerte y Dios. Y hay dos
cosas que deben olvidarse: cualquier dafio que se nos haya inferido y cualquier
bien que hayamos hecho a otros, pues si las recordamos seria como esperar
resultados y habria consecuencias futuras. Cuando pensamos 0 aparece en
nuestra mente cualquier idea, experimentamos la reaccion. Claro que la
muerte debe tenerse presente siempre, pues de ello resultaran muchas acciones
buenas y se evitaran maltiples actos reprobables.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XVIII

Durante los ultimos quince dias han estado prestandole oidos a todas las cosas buenas que
contienen los personajes individuales de la historia de Ramayana. Hemos de creer que Rama
significa a la Divinidad que esta establecida dentro de nuestro propio corazon. Hemos de pensar que
nuestra propia mente simboliza a Lakshmana. Nuestra inteligencia y nuestro corazén han de ser
identificados con Sita. Las malas cualidades que nos conduzcan a cometer pecado han de
identificarse con Ravana. La ira, la envidia y el odio son los atributos de los que parte el pecado.
Ellos constituyen el lugar de nacimiento del pecado. Hemos de realizar el intento de hacer uso de la

118



Verdad, la Accion Correcta, la Paz y el Amor para destruir al Ravana dentro nuestro, representado
por las malas cualidades.

Cuando le damos lugar a la envidia, a la ira y al ego, nos convertimos en Ravana. Cuando
seguimos la senda de la Verdad y del Dharma, nos convertimos en Ramachandra. El bieny el mal no
son sino el resultado de la manera en que nos conducimos. Rama y Ravana no son dos personas
separadas. Ambos estan en nosotros y hacen que nos veamos como el uno o el otro de acuerdo a
coémo actuamos. Es en este contexto que se ha dicho que, ya sea para el bien o para el mal, sélo
nuestra mente es responsable. Si nos comportamos mal, seremos como animales. Si nuestra conducta
es buena, seremos como un Ser Divino. Por eso es que los jovenes han de guiar su conducta y su
comportamiento diario por la senda correcta.

Lluvias de Verano
Tomo 4
De nada le valié a Ravana su erudicidn sobre los vedas, por su practica erronea

Lo que importa es la adquisicion de concentracion, ecuanimidad, estar libre de alteraciones,
es decir, de gustos y aversiones, no adquirir la inclinacion al debate. ¢Por qué tenemos todas estos
Sadhanas, como la Repeticién y Recordacién del Nombre, Meditacion, Canticos Devocionales, etc.?
¢No es para adquirir una mente simple, una atencién centrada en un sélo punto? Una vez que se ha
logrado esa atencién centrada, el esfuerzo humano se vuelve innecesario, y entonces su significado
interno le sera revelado. Asi, aquellos ansiosos de llegar a ser aspirantes espirituales, para obtener
la salvacion no deberan entregarse a argumentos y contraargumentos, no deberan complacerse con el
sefiuelo del sentimiento insensato; deberdn ver sus propias faltas y no repetirlas més, deberan
guardar y proteger la atencion centrada gque han adquirido, con sus 0jos en la meta que persiguen,
descartando como basura cualquier tipo de dificultades, frustraciones o perturbaciones que puedan
encontrar en su sendero.

Sobre EI Amor
Prema Yoga
El Sendero para que un Devoto Llegue a Ser un Liberado

El entrenamiento consiste en el control de los sentidos, de las emociones, de los deseos,
fortaleza, fe y serenidad. Es decir, la mente sera controlada por los buenos consejos, las atracciones
superiores, la abstraccién de los objetos sensoriales, la habilidad para sortear los altibajos de la
fortuna, la paciencia y la serenidad. Mediante tales disciplinas la recalcitrante mente podra ser
proyectada de manera lenta pero segura hacia la meditacion en Dios. Si al principio se le muestra la
dulzura del canto devocional, la eficacia de la oracion y los efectos calmantes de la meditacion,
después podra ser conducida al cultivo de los buenos habitos, buenas compafiias y buenas acciones.
Cuando la meditacion prosiga, cada vez mas dara lugar a una agudeza cada vez mayor. Asi, la mente
serd enjaulada en la cavidad del corazon resultando, finalmente, la experiencia de “nirvikalpa
samadhi”, la ecuanimidad que es imperturbable.

La Senda del Conocimiento
Jfiana Yoga
La disciplina de la liberacion consiste en tres ejercicios

Como se ha sefalado, los karmas de las vidas anteriores y el actual condicionan el
perfil del lingam y la curva de evolucion personal (4. karma). Esta curva indica el camino del
dharma que la persona debe transitar. Este recorrido le ocasionaréd experiencias particulares
con el propo6sito de cambiarlo, despertarlo y aumentar su grado de evolucién.

119



Preparamos una serie de dulces y en toda esta variedad que saboreamos en diferentes formas
y gustos, sabemos que lo que todos ellos contienen no es mas que azlcar. Esto equivale al aspecto
espiritual. Movidos por el gusto, dicen que quieren el uno o el otro dulce y lo comen. De igual
manera aunque Dios esta presente en todas partes, hay circunstancias, sin embargo, en un momento y
lugar dados, le da a una cierta persona una experiencia en particular. En el cuerpo humano, tenemos
manos, nariz, mejillas y lengua y a través de todas estas partes fluye la misma sangre. Aunque sea la
misma sangre la que fluya por todas estas partes, ¢podrén saborear un dulce si se lo ponen en la
mano? No. Aunque la misma sangre esta en todas partes y es un mismo corazén el que la bombea,
dependiendo de la parte del cuerpo de que se trate, cada uno de sus componentes experimentara lo
mismo de diferente manera. De igual modo, aunque en todos los seres humanos se encuentre el
mismo Ser, la misma Divinidad, dependiendo del karma individual, cada cual la experimentara a su
propia manera. Para gozar de esta experiencia, uno habra de hacer un esfuerzo, habra de llevar a
cabo practicas espirituales. No es correcto que nos sintamos envidiosos cuando vemos que alguien
experimenta una alegria en la vida. Este tipo de cualidades negativas no haran sino dafiarnos a
nosotros mismos. No resulta ningln bien del sentir envidia. Si la lengua saborea diferentes alimentos
y el ojo se sintiera envidioso y diciéndose que también es un érgano del cuerpo por lo que también
deberia saborearlos, que pongan alimentos en el ojo no desembocara sino en un grave dafio para él.
El ojo tiene el derecho de ver, pero no ha de tratar de comer. Por otra parte, si la boca piensa que los
0jos tienen una gran capacidad para ver y buscara hacer lo mismo, obviamente no podra hacerlo.

iEncarnaciones del Alma Sagrada!: Puede que nos parezca que los ojos y la boca son
diferentes, pero hemos de ser capaces de reconocer al Espiritu Divino comin que hay tanto en los
0jos como en la boca. Debemos entender la conexidn interna existente entre estos 6rganos. Vamos
caminando y el ojo percibe espinas en el camino, pero son las piernas las que las evitan y saltan por
sobre ellas. El ojo no fue a indicarle ni a advertirle a las piernas que habia espinas. Tan pronto
como el ojo las ve, las piernas se ocupan en evitarlas. Bien podria ser que el ojo tomara la actitud de
pensar que hay espinas en el camino, pero que, después de todo, si pasara algo no seré sino la pierna
la que se lesionara. ¢Por qué habria de preocuparse el 0jo? Sin embargo, no es ésta la actitud que
asume el ojo. Le ayuda de inmediato a las piernas a localizar las espinas. Podemos considerarlo de
manera diferente. La pierna se ha clavado una espina. Tan pronto ésta se clava en la pierna, le
causa dolor y el ojo comienza a lagrimear. El dolor esta en la pierna, pero las lagrimas asoman a los
ojos. Si consideramos con cierta profundidad esta conexién inextricable entre los ojos y las piernas,
reconoceremos a la Divinidad que es com(n a todos nuestros miembros.

De igual manera, hay ciertas conexiones que proceden del espiritu del Alma y que existen sin
que lo sepamos. Por eso jamas habriamos de odiar a este espiritu del Alma que se encuentra presente
en cada ser humano.

Lluvias de Verano
Tomo 4
Hablar mucho le resta a uno memoria y fuerzas

Para ilustrar la conexion que existe entre los diferentes niveles evolutivos,
graficaremos las condiciones para tres personas encarnadas con diferentes niveles de apego
(b1=7, b2=12, b3=17).

120



DHARMA - EVOLUCION

Llngam 3 \
Li 2 \
ingam ~

\
e

0 2 4 b a mom 12 14 16 18 20
a AMOR (X)
Fig 19.1 EVOLUCION (E)

Podemos observar en la Fig 19.1, como los tres individuos siguen caminos diferentes,
pero ajustados a su dharma, segun su nivel evolutivo. Al principio el trayecto de b hasta un
poco antes de C es en estado de Penumbra, donde no se llevan a cabo actos prohibidos por el
dharma. Estos actos son motivados por la educacién recibida, intereses egoistas o paradigmas
implantados en esta 0 en otras vidas. A través de las acciones, experiencias, y por medio de la
Gracia, la persona puede llegar eventualmente al punto C donde hay un cambio de conciencia
y de evolucidn permanente. Noétese que el camino es mas largo dependiendo si la encarnacién
fue motivada por un apego mayor (b3a C3>b2a C2>blacCl).

Krishna se dirigié a Arjuna y dijo: “Abandona todos los dharmas o deberes y rindete a M.
Yo te liberaré de todo pecado”. Es decir, abandona todo el egoismo y el orgullo, las posesiones y los
sentimientos del “yo” y de “lo mio”. Destruye la identificacion del ser con el cuerpo, que es
solamente su jaula o su prision; afirmate en la creencia de que todo esto es el Supremo (Paramatma)
y nada mas. Asi que no hay otra cosa que hacer sino inclinarse ante Su voluntad y rendirse a Su plan.
El hombre tiene que abandonar las actividades gemelas de comisién y omision, de resolver y de
rehusar. Tiene que seguir los mandatos del Sefior; tiene que aceptar su voluntad, ser feliz
dondequiera que El le haya colocado y como quiera que lo haya formado. Debe mantenerse alejado
de la indagacion respecto de lo apropiado o inapropiado de sus actos y ejecutarlos como practicas de
adoracién al Sefior y por las cuales no se espera recompensa. Esa es la suma de su deber.

Algunos aburridos vedantinos, cargados de rosarios, aprovechan esta ensefianza de Krishna
para abandonar todos los dharmas y, con la seguridad de que El ha de librarlos de todo pecado,
ociosamente estiran las piernas y se quedan tendidos con los ojos cerrados. Se desentienden de sus
deberes legitimos y comen, duermen y vagan como quieren o pueden. No hacen distincion entre lo
que es bueno y lo que es malo, y su excusa es que el Sefior les ha recomendado trascender al Dharma.
Cuando sus mayores o algun otro buscador experimentado duda de su conducta, algunos de aquéllos
responden: “;Qué lastima que aun ustedes hayan de errar asi! ;No saben lo que el Sefior dijo en el
Gita? Yo he aceptado como base de mi conducta Su mandato de ‘abandonar todo Dharma’. No
necesito el consejo de personas con menor autoridad”. Se sienten muy orgullosos de su devocion y

121



ortodoxia. Esas personas seleccionan entre las palabras del Sefior solamente aquellas que favorecen
a sus inclinaciones y las que no concuerdan con sus intereses son muy convenientemente pasadas por
alto, puesto que resultan molestas, aunque se trate de porciones inseparables del mismo
mandamiento. Soslayan la parte vital del mismo mandamiento, a pesar de su pretension de ser firmes
seguidores del Gita.

“Abandonando todos los dharmas, entrégate solo a Mi”, dice el Seiior. ¢Se han entregado
ellos asi? No, pues si lo tuvieran, no habrian descuidado sus legitimos deberes, no habrian cedido a
las demandas de alimento y de suefio. Hombres tales son gloriosos Gnicamente en murmuracion; son
grandes solamente en oropel. No ponen en préactica el mandato del Sefior. Son demasiado ociosos
para hacerlo. Ni siquiera un atomo de esfuerzo espiritual puede verse que hagan.

Los verdaderos aspirantes pueden discernir sobre las valiosas verdades de las palabras
divinas pronunciadas por el Sefior:

Sarva dharman parithyajya
Mamekam saranam vraja
Aham tva sarva papebhyo
Moskshayishyami, ma suchah.

Renuncia a todo Dharma

y reflgiate sélo en Mi;

Yo te libraré de todo pecado,
No te aflijas.

Noten ustedes que el Serior dijo: “Renuncia a todo Dharma” y no “renuncia a todo karma”.
¢Cudal es entonces el significado de esta declaracion? Significa: “Ejecuta todos los actos ordenados
por el Sefior, o para Su glorificacion, sin dejarte envolver y perder en discusiones de Dharma y no
Dharma”.

Aunque ustedes saben que no tienen nada que adquirir puesto que han depositado toda su
confianza en el Sefior y viven solamente para ofrendarse a El, aun asi, como Janaka y otros, tienen
ustedes que ocuparse en alguna actividad para el bienestar del mundo. EIl Atma que es inmanente a
todo ser no es distinta del Atma que hay en ustedes. Por lo tanto, promuevan con entusiasmo el
bienestar de todos los seres. Ejecuten todos los actos sefialados en los Sastras y en las Escrituras
para este propdsito, y con espiritu de dedicacion, sin esperar los frutos del mismo.

Comprendan bien el Gita y, observando sus mandamientos, establézcanse en la actitud del no
deseo por el fruto del karma (la accién). Desempefien todos sus deberes como actos de adoracion a
Dios. Esa es la Unica tarea que deben realizar. Dejen el fruto, la consecuencia, el resultado, a El.
Entonces recibiran la Gracia de Dios (Hari) y sus vidas en este mundo se santificaran y habra valido
la pena vivirlas.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XXVII

El aspirante espiritual tiene que estar siempre alerta por que los sentidos
pueden regresar en cualquier momento, especialmente cuando él se mezcla con
el mundo y lo mundano. La Verdad bésica tiene que ser sostenida
constantemente ante los ojos de la mente, las necesidades no deben ser
multiplicadas, el tiempo no debe malgastarse, no, ni siquiera un minuto. El ansia
de algo placentero hard surgir otro algo més placentero todavia; por eso, corten
de raiz el deseo y conviértanse en maestros de ustedes mismos.

122



La renunciacion de los deseos los llevar4 més rapidamente al punto més alto de
la Sabiduria

La Senda del Conocimiento

Jfiana Yoga

La disciplina de la Liberacion consiste en tres ejercicios

Todos los caminos evolutivos convergen en el punto S. Es el momento cuando queda
un obstaculo para lograr la Fusion. Este obstaculo solo puede ser eliminado a través de la
Gracia. Se ha desarmado la mente, el estado de Sabiduria se ha alcanzado, a partir de este
momento no hay caminos (Fig. 19.1).

Este samadhi es en realidad el Conocimiento de Dios mismo, el Conocimiento que concede la
Liberacion o Moksha. Su disciplina consiste en tres ejercicios: la supresion de los deseos y
apetencias, la eliminacion de la mente y la comprension de la realidad, que deben ser cultivados
uniformemente y con igual ardor porque, de otra manera, el éxito no se asomard, puesto que ninguno
de los tres ejercicios es suficiente por si solo. Los instintos e impulsos (vasanas) son demasiado
fuertes como para poder ceder facilmente; su influencia hace a los sentidos mas activos y ambiciosos
hasta que llegan a atar a la persona casi completamente. A fin de que la mente no pueda obtener el
dominio sobre el hombre, se necesita desviar su atencion hacia la sublimacion y subyugacion de los
sentidos y las tentaciones detrds de las cuales corre. De este modo se desarrollara la
autorenunciacion, el seguimiento inexorable de la razon y el discernimiento, y cuando la mente sea
finalmente vencida, el Conocimiento hara su aparicion.

La Senda del Conocimiento
Jhana Yoga
La disciplina de la Liberacién consiste en tres ejercicios

La Gracia de Dios es otorgada debido a la sinceridad y entrega en el cumplimiento del
karma, con el mayor proposito de servir a la Divinidad. La Gracia da al devoto tiempo con el
fin de que lo emplee en acciones efectivas que le permitan descubrir y disolver ese apego que
le impide el contacto directo con Dios.

Se dice que Brahman tiene formas cognoscibles y descriptibles, pero sélo en un sentido
limitado, cuando se le adjudican cualidades de “nombre y forma”. Por si mismo, el Absoluto carece
de sonido, textura o forma. Es eternamente existente. En cualquier actividad en que se hagan
concientes de su presencia, dicha actividad les prestara su caracteristica apropiada. Cualquiera que
sea la esfera que los Sastras discutan, se convierte para tal Sastra en particular en una caracteristica
de Brahman. La Conciencia que se vuelve aparente al ser circunscrita por ciertos limites o
“recipientes”, ese chaitanya es Brahman. EIl chaitanya carece de apegos; sin embargo, cuando se
asocia con objetos como el cuerpo fisico, da la impresién de estar apegado. La imagen del sol que se
refleja en las aguas de un lago, se agita cuando las aguas se agitan; pero no pueden inferir de esto
que el sol en el cielo, en la lejania, se sacuda también. El sol y la superficie del agua no guardan
relacion alguna. De manera similar cuando consideramos al cuerpo, que experimenta el crecimiento,
la decadencia y la destruccion, surge la impresion de que el Atma también es afectado de la misma
manera, pero no es asi. Brahmajfiana es la cesacién de toda pregunta, de toda blisqueda. La
verdadera realizacion, el sakshatkara, es su fruto. El nivel mas alto se alcanza en el samadhi, el
aquietamiento de toda agitacion en todos los niveles de conciencia, aunque, por supuesto, los pasos
preliminares, sravana, manana y nididhyasana (escuhar, reflexionar y meditar, respectivamente),
conciernen al budhi o intelecto. Uno llegard a adquirir la verdad misma si llega a comprender la
naturaleza del Atma; si no lo logra, ello es, sin duda, una lamentable pérdida. El jfiani reconoce el
principio del Atma omnipresente en cada ser y en cada objeto, y cuando abandona el mundo se libera

123



del nacimiento y de la muerte.

El Brahmajfiana es la herencia del hombre y éste tiene derecho a ella. Si toma conciencia de
ello y logra, por medio de sus esfuerzos, alcanzar el conocimiento de Brahman al seguir alguno de los
métodos sefialados, su camino por este mundo habré sido provechoso. En caso contrario sera un
desperdicio. El Atma, cuando es conocido en la conciencia, reluce como el estallido de un
reldmpago: en un segundo revela su brillo y esplendor. Pero resulta imposible captar su plena
majestad, pues el manas es como un manto que cubre al Atma, lo condiciona o, mas bien, da la
impresion de hacerlo. Esto crea la sensacion de estar muy cerca del Atma y de creer que se puede
alcanzar; no obstante, no puede lograrlo. Pero como siente que esta préximo, el sadhaka (aspirante
espiritual) imagina que su mente ha realizado al Atma y anhela la experiencia una y otra vez. Es
obvio que esto es positivo, ya que estimula la busqueda de la inmersion en Brahman.

Para el brahmajfiani son inexistentes los opuestos dharma y adharma, mérito y culpa. La
vida dharmica da acceso a los mundos superiores después de la muerte, y la vida adharmica lo
conduce a uno hacia las regiones inferiores; pero para el sadhaka que pretende salir de la
ignorancia y realizarse en la Verdad, ambos son como grilletes. Tiene que buscar la forma de cortar
las amarras que atan su corazén al mundo objetivo. Por eso anhela una respuesta a la interrogante
con que se inicia este Upanishad: ¢Quién impulsa a la mente a aferrarse a los objetos?

Las austeridades, el autocontrol, los ritos védicos, la adoracion de imdgenes... todos son una
excelente ayuda para alcanzar el conocimiento de Brahman. El jfiana se ubica en sathya, la verdad.

Once Upanishad
7 Upanishad Kena

La Evolucidn es individual y generada por el nivel de apego alcanzado en vidas previas
y en la actual. De esta forma se genera una relacion personal entre la pérdida de apego y la
ganancia de amor, ejecutando su karma en el camino evolutivo.

Ahora estan ustedes viviendo en la oscuridad, en la ignorancia. El
conocimiento de que ustedes son la chispa divina, envuelta por las coberturas de
Bienaventuranza, inteligencia, sentimiento, sensaciones y sustancias organicas:
este conocimiento es la Luz. Deben encender su propia lampara. No pueden
alumbrase el camino con luz de una ldmpara ajena. No pueden vivir con el
dinero que estd en la bolsa de otro. Tengan su dinero propio; so6lo entonces
seran libres. Ganen conocimiento por si mismos. Y aun el sélo obtenerlo no es
bastante; tienen que experimentarlo ustedes mismos. El pozo tiene agua; pero
eso no es suficiente. El preciado liquido tiene que ser sacado con la cubeta y ser
utilizado para calmar la sed o para lavar.

LA VERDAD

¢QUE ES LA VERDAD?

Capitulo IV

OIR, REFLEXIONAR Y MEDITAR (6.)

124



REFLEXIONES

Debemos siempre tener presente el proposito principal de la vida, la Liberacion. Luchar
contra las seducciones de maya que nos conduce al sufrimiento y a la esclavitud. Hemos
nacido y muerto muchas veces, el juego tiene que terminar.

En este mundo falso no puede existir el verdadero vivir. Sélo puede
existir un vivir irreal. El verdadero vivir consiste en la realizacion de Dios. Todo
hombre debe tener esto presente en su mente en cada instante de su vida.

Sobre EI Amor
Prema Yoga
Un buen caracter es la Joya de la vida humana

Para los seres constituidos de Maya, ésta tiene dos puertas: el apetito del sexo y el apetito de
la lengua. Estos tienen que ser conquistados por cada hombre; mientras persistan, causan dolor.
Todos los deseos del mundo estan comprendidos en estos dos apetitos, por lo tanto, solamente de
aquellos que los han dominado puede decirse que han recorrido el mundo exitosamente. Estas son las
causas de todos los pecados; y el pecado es el abono en que la Maya prospera. En verdad, esta
Maya, el mundo, debe servir solamente al sustento del cuerpo. Los que aspiran a la Liberacion tienen
que sojuzgar los sentidos. “El alimento para conservar el cuerpo, el vestido para protegerlo del
frio”, dice el Uttara Gita. Sin embargo, si el hombre se sumerge en estas ocupaciones, olvidara el
proposito para el cual ha venido y la meta de toda actividad y esfuerzo sagrado. En cambio, en
cualquier clase de actividad en que una persona pueda estar empefiada, debe — tan automéaticamente
Como respira — estar contemplando estos propositos y siempre deberd tener presente que: “Naci para
servir a Dios y para realizar mi verdadero Ser”. Todos los actos — vestir, caminar, estudiar, servir,
moverse — deberan ser ejecutados en la creencia de que lo conducen a uno a la presencia de Dios.
Todo debera hacerse en el espiritu de dedicacion a Dios.

Sobre EI Amor
Prema Yoga
La voluntad es el sendero para alcanzar la presencia

jEncarnaciones de Amor!: Para ser dignos de lograr la vision del Ser Supremo, deberian
deshacerse de todas estas flaquezas humanas, como tener mal genio, andar hambrientos y enojarse.
Los jovenes en particular deberian ser capaces de controlar su ira, su odio, su envidia y su lujuria.
Son estas cosas las que deben controlar. Si no hacen el intento y no tienen éxito en controlarlas
mientras son jovenes, les serd imposible lograrlo cuando sean mayores. Para llegar a controlar los
sentidos, ésta es la edad justa. Son estos impulsos sensuales los que llegan a destruir vuestra
ecuanimidad y a ustedes mismos.

Cuando lleguen a ser capaces de controlar sus deseos tendran al mundo entero en la palma de
la mano. Si se convierten en esclavos de sus deseos y sus ambiciones, se convierten en esclavos de
todo lo que les rodea. Al ser esclavos de sus deseos se hacen esclavos del mundo, més si llegan a
conquistar sus deseos y a controlarlos, pueden conquistar al mundo entero. Si desean llegar a
controlarlos sélo en apariencia, no conseguiran resultados duraderos. Si fueran a golpear por fuera
el monticulo de un hormiguero, ¢morira la serpiente que se esconde en su interior? Controlar sélo
superficialmente los deseos no serd la manera correcta de actuar. Habran de ser controlados los
malos pensamientos y las malas ideas que surjan dentro de sus cuerpos. La mente es como el
monticulo de un hormiguero. De este monticulo de vuestra mente saldrdn varios pensamientos
ponzofiosos, como otras tantas serpientes venenosas. Haciendo uso de los sagrados pensamientos en
Dios, y de las serenas y calmas ideas de Dios, podran hacer que estas serpientes se duerman. Vuestra
edad es una edad sagrada. Seria deplorable desperdiciarla y no obtener resultados de ella. No han
de pensar en imitar o copiar a otros en sus acciones. Si a partir de hoy, son capaces de deshacerse de

125



estas malas cualidades y controlar sus pensamientos, seran capaces en el futuro de adquirir la fuerza

que les puede llevar cerca de Dios.
Lluvias de Verano
Tomo 4
La ley del karma es invencible

Para alcanzar el punto S es necesario experimentar o pasar antes por el punto C. Las
condiciones 0 experiencia para llegar a este punto son particulares, es decir que la experiencia
que ocasione el choque consciente o despertar de la conciencia es individual. En la Fig. 19.1,
estd indicado ya que C1 # C2 # C3.

Citaré a continuacion una ensefiafianza aportada por Sogyal Rimpoche bajo el titulo:
Autobiografia en Cinco Capitulos que resume el proceso de toma conciencia. Lo acompafio
seguidamente con unas reflexiones sobre su significado esotérico o interior.

Tabla 19.1

AUTOBIOGRAFIA EN CINCO
CAPITULOS

PROCESO DE TOMA DE
CONCIENCIA

1) Bajo por la calle

Representa los actividades de la vida

Hay un enorme hoyo en la acera.

Estoy presente en un evento pero no
me doy cuenta de él.

Me caigo dentro

Pierdo el equilibrio y el evento se
apodera de mi (me identifico)

Estoy perdida... impotente

Me confundo... cae mi autoestima

No es culpa mia

Me justifico

Se tarda una eternidad en salir
de alli

Con mucho esfuerzo y sufrimiento
recobro el equilibrio

2) Bajo por la misma calle Vuelvo a estar presente en las mismas
circunstancias
Hay un enorme hoyo en la acera Vuelvo a estar presente en el mismo
evento (todavia sin darme cuenta)
Hago como que no lo veo Me comporto como si lo hubiese
superado
Vuelvo a caer dentro Pierdo el equilibrio nuevamente, el
evento se apodera de mi (vuelvo a
identificarme)
No puedo creer que esté en ese Comienza a formarse la conciencia
mismo lugar
Pero no es culpa mia Me justifico nuevamente
Todavia se tarda mucho en salir Con un poco de menos esfuerzo y
de alli sufrimiento recobro el equilibrio (no
estoy preparado adn, busco ayuda)
3) Bajo por la misma calle Vuelvo a estar presente en las mismas

circunstancias

Hay un enorme hoyo en la acera

Vuelvo a estar presente en el mismo
evento

Veo que esta alli

Se que esta alli (le doy su valor)

Igual caigo en él... es un habito

Reconozco mi situacién

126




Tengo lo ojos abiertos Estoy despierto
Sé donde estoy Me recuerdo a mi mismo
Es culpa mia No me justifico (chogue consciente)
Salgo inmediatamente de alli Proposito firme de cambiar (tomé la
decision)
4) Bajo por la misma calle Vuelvo a estar presente en las mismas
circunstancias
Hay un enorme hoyo en la acera Reconozco el evento (me doy cuenta)
Paso de lado No se apodera de mi (no me identifico)
5) Bajo por otra calle Vienen a mi nuevas posibilidades
(atraigo otros eventos, cambio mi vida,
cambio de paradigma)

Dependiendo del grado de conciencia, la persona sigue un dharma particular. Observando la
Fig. 19.1, se puede apreciar como los dharmas son diferentes dependiendo del grado evolutivo
(diferentes valores de b, diferentes perfiles de lingams y asi, de la Curva Evolucion).

Ustedes han nacido como seres humanos pero, ¢estan siguiendo el
Dharma que ha sido prescrito para un ser humano? Si es asi, su Dharma les
protegera (...) Habiendo nacido del Atma, el hombre deberia contemplar siempre
el Atma. Va a estar agitado y enfrentara dificultades si olvida el Atma, el lugar
de su origen. Tengan fe en el Atma. Respétenlo y reveréncienlo. Traten al Atma
como la base de su vida. Este es el Dharma al cual el hombre deberia aferrarse.
Puede que ocupen posiciones de autoridad, podran tener bienestar y prosperidad.
Se podran involucrar en cualquier trabajo que quieran, pero deberan tener una
inquebrantable fe en el Atma.

Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Tenga Fe firme en el Atma
22 de febrero de 2001

La forma mas elevada de practicar la Rectitud (Dharma) consiste en que cada uno siga su
propio Dharma (Svadharma) con osadia. En lo relativo a este problema hay un conflicto entre la
religion y la moral.

“Es dificil, prefiada de peligros”, dice el Sefior al referirse a la disciplina moral. ;Cudl acto
es legitimo y cual no? ¢Cual acto es aceptado por la moral y cual no? La gente ha luchado y sigue
luchando por decidir esto. Pero Krishna ha mencionado la clase de actos que son meritorios, en los
Versos:

“Manmana bhava madbhaktho mad yaji mam namaskuru
Mamevaishyasi sathyam the, prathijame priyo si me.
“Sarva dharman parithyajya mamekan saranam vraja.
Aham thwam sarva papebhyo mokshayaishayami ma suchah”

“Fija tu pensamiento en Mi; adorame, rindeme homenaje; tu me alcanzards. Yo te declaro la
Verdad, pues tii eres Mi Bienamado. Esta es Mi Ensefianza, Mi Gracia”. “Este es el sendero para
venir a Mi. Abandona todos los Dharmas; rindete a Mi; no te aflijas; Yo te liberaré de las
consecuencias de todos tus actos” ...

127



Por tanto, el mandato del Sefior es que cada cual siga el Dharma especial para él sefialado;
cada persona debe planear su vida de acuerdo con los cimientos espirituales de su cultura; debe
abandonar la vision “objetiva” y escuchar la voz de Dios

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo |

Todos los Dharmas convergen en la Sabiduria (S) y de alli a la Fusion.

Nuestra indagacién no deberia dirigirse hacia lo obvio y lo superficial.

Una investigacion asi nos conduciria Unicamente a creer en algo que no es el

cosmos. Nos haria olvidar que es nuestra mente la que ha generado este
panorama de proporciones césmicas y que nos lo presenta como verdad.

La Senda de la Verdad

Sathya Vahini
21 La Indagacion Interior

128



20. LA ILUMINACION. EL ESTADO DE SABIDURIA

En el Proceso Evolutivo se llega a un estado maximo de amor cuando ocurre la
lluminacion. En este estado se trasciende el espacio y el tiempo. Se elimina la ignorancia
que nos hizo encarnar (b), ya no existe pasado ni futuro, todo es el presente, eliminado el
karma pasado. Al llegar a este punto, las leyes universales no tienen poder sobre el devoto, se
alcanza la velocidad de la luz o el Amor de Brahma.

Consideramos como un ser humano a la combinacion de cuerpo, mente,
intelecto y sentidos. Esto no es correcto.

La mente es algo que poseemos, el cuerpo es algo que llevamos con
nosotros. El intelecto también es nuestro al igual que los sentidos. No somos el
cuerpo, la mente, el intelecto ni los sentidos. Son nuestros; los poseemos. Son
manipulados por nosotros. Somos distintos de todos éstos. El dia que
reconocemos esta diferenciacion y vivamos con base a este conocimiento, desde
ese dia nos volvemos concientes de nuestra realidad y de nuestra mente.

Mensaje de Sathya Sai X
52. Sean Humanos

Cuando el suefio profundo vence a los sentidos, la mente, el intelecto y
hasta el sentido del ego desaparecen. Todo el cosmos desaparece de la
conciencia. Este es el momento cuando el Atma esta solo consigo mismo y no hay
esclavitud.

Mensaje de Sathya Sai X
51. Lo Mioy Lo Tuyo

A continuacién se presenta la descripcion que hace la Madre*? de la vivencia de este
estado supramental:

“Habia alli toda esta impresion de pujanza, de calor, de oro: no era fluido, era como una
polvareda. Y cada una de estas cosas (no se puede llamar a eso ni parcelas ni fragmentos, ni puntos
siquiera, a no ser que se tome el punto en sentido matematico, un punto que no ocupa lugar en el
espacio), era como un oro viviente, una polvareda de oro calido —no se puede decir brillante, no se
puede decir sombrio-; ni era tampoco la luz como nosotros la entendemos: una multitud de puntitos
de oro, nada mas que eso. Se hubiera dicho que: me tocaban los ojos, la cara. Y con un poder
formidable! Al mismo tiempo, el sentimiento de una plenitud, de una paz omnipotente. Era rico,
estaba lleno. Era el movimiento en su maximo grado, infinitamente mas rapido de todo cuanto puede
imaginarse y, a la vez, la paz absoluta, la tranquilidad perfecta”. Afios después cuando esta

*2 | a Madre naci6 en Parfs el dia 21 de Febrero de 1878. Incluso en su nifiez su interés se centraba en la
busqueda interior y lleg6 a alcanzar extraordinarias experiencias espirituales que fueron profundizandose
posteriormente en su juventud hasta llegar a la realizacion de una unién constante con el Divino. En 1914
encontr6 a Sri Aurobindo en Pondicherry e inici6 una colaboracion divina con él.... En los Gltimos afios de su
vida en la tierra se entreg6 de un modo radical y absoluto al yoga de la transformacion fisica, actuando en las
mismas células de su cuerpo para introducir en ellas un nuevo funcionamiento y una nueva consciencia
supramental que permitira en un futuro no demasiado lejano que la humanidad pase del status transitorio actual,
sometido a la falsedad, la afliccion y la muerte, a un estado supremo supramental en el que el sol de la Divinidad
brillara para siempre en una vida divina inmortal.

En 1973 abandond su cuerpo fisico una vez culminadas las bases dindmicas de su obra trascendental.
(www.google.com.ve)

129



experiencia habia llegado a ser todo punto familiar, la Madre se expresaba en estos términos: “Se trata
de un movimiento gque es una especie de Vibracion eterna, que no tiene principio ni fin. Es algo que es
de toda eternidad, para toda eternidad; no hay ahi division de tiempo; sélo cuando se ha proyectado
en una pantalla comienza a tomar la division del tiempo; pero no se puede decir un segundo, no se
puede decir un instante... es muy dificil de explicar. No tiene uno siquiera el tiempo de percatarse de
gue ya no esta —algo que no tiene limites-, que no tiene principio, que no tiene fin, y que es un
Movimiento de tal modo total —total y constante, constante-, que en la percepcion parece de una
inmovilidad perfecta. Es absolutamente indescriptible, mas es el Origen y el Sostén de toda evolucién
terrestre... Y he podido notar que es ese estado de conciencia, el Movimiento sobrepasa la fuerza o el

poder que concentran las células para hacer de ellas una forma individual”.
Sri Aurobindo o la Aventura de la Consciencia
XV La Conciencia Supramental

Sri Aurobindo® en su libro Sintesis del Yoga:

Hemos llegado a esta etapa de nuestro desarrollo del sendero del
Conocimiento que iniciaramos, afirmando que la realizacion de nuestro yo puro,
la existencia pura por encima de los términos de la mente, la vida y el cuerpo,
como primer objeto de este Yoga, pero ahora afirmamos que esto no es suficiente
y que también debemos realizar al Yo o Brahman en sus modalidades esenciales y
primeramente en su realidad triuna como Sachchidananda™. La realidad del Yo'y
la esencia de Brahman son no sélo existencia pura sino también la conciencia y

bienaventuranza puras de su ser y conciencia.
La Sintesis del Yoga
Capitulo XIII
LAS DIFICULTADES DEL SER MENTAL

La vibracion emocional, representada en la Curva Evolucion, sufre un cambio al

. . 1 .
desaparecer el pasado, representado por el segundo miembro subradical b7 la expresion se

transforma en: E = a1 (Ec. 17.2) y puede ser escrita como: E =af . Esta expresion tiene la
y

misma forma de la expresion, propuesta por Einstein, para expresar la energia radiante de un
fotén: E = hf *.

La radiacion, segin nos ensefia Swami, representa al Atma.

*3 Sri Aurobindo nacié en Calcuta el 15 de agosto de 1872. A la edad de siete afios fue enviado a Inglaterra,
donde paso los siguientes afios hasta la terminacion de su formacion universitaria... Su vida interior y sus
realizaciones espirituales pronto le llevaron a fijarse un objetivo mas amplio y universal que la liberacién de su
pais: el porvenir de la humanidad, la nueva era del espiritu, el descenso de la Supermente o Consciencia-Verdad y
el surgimiento del ser supramental... su yoga era no sélo realizar el Divino y alcanzar la Consciencia Espiritual
total, sino también hacer entrar toda la vida y todas sus actividades en el campo de la Consciencia Espiritual y
fundar la vida sobre el Espiritu.

El 5 de diciembre de 1950, Sri Aurobindo abandon6 su cuerpo fisico. «Logrd atraer las fuerzas que
transmutaran una edad». (www.google.com.ve)

* SerConcienciaBienaventuranza, la realizacion del Yo puro y absoluto (N. del A.)

“ Constante de Planck: h
Frecuencia: f

130



Como dije antes, el hombre es la combinaciéon de materializacion, vibracion y radiacion.
Con la ayuda de la radiacién (Atma) y de la vibracion (fuerza vital), el hombre es capaz de vivir su
vida usando la materializacién (el cuerpo) como instrumento. El cuerpo es la base para realizar la
accion. Simboliza el Karma Yoga. La vibracion ayuda al hombre a pensar. La radiacion es
responsable del funcionamiento de la vibracién y la materializacién. Los Vedas llaman a esto
Prajiidanam Brahma, "Brahman es la Suprema Conciencia". No es sélo conciencia, sino Conciencia
Integrada Constante...

Como lo menciond Venkataraman, cada hombre es una combinacion de materializacion,
vibracion y radiacién. El cuerpo humano con todos sus miembros y muisculos se conoce como
‘materializacion’. La fuerza vital (prana shakti) se conoce como vibracion. Estos dos son coordinados
por el poder &tmico conocido como radiacion. Todos los poderes divinos estan latentes en el hombre,
pero él no esta dirigiendo su atencion a ellos. El se identifica con el cuerpo, cuando en realidad, no es
el cuerpo. De otro modo, jpor qué diria él, ‘éste es mi cuerpo’? Si dicen, ‘éste es mi cuerpo’, ustedes
son diferentes de él. EI hombre se engafia pensando que €l es el cuerpo. Esta perdiendo su divina
refulgencia debido a su equivocada identificacion...

La radiacion es divina y esa es la verdadera naturaleza del hombre. Es el poder magnético
que esté latente en todo hombre. Es el mismo poder divino que esta presente en los templos que atraen
a todos. El magnetismo es la naturaleza de todos los templos.

Discurso Divino

13 de marzo de 2002

REALICEN EL PODER MAGNETICO
DENTRO DETRO DE SI MISMOS

Todos ustedes saben que Hanuman se le describe como el brahmachari
eterno. El estaba casado con Sri Vatsala y sin embargo merecia esa descripcion.
(Como? Brahmachari significa “el que se mueve en Brahman”. Hanuman no
tenia otro pensamiento que Rama (quien es Brahman), asi que se le conoce
moviéndose en Brahman y viviendo en Brahman. Sus pensamientos, sus
sentimientos, sus deseos y sus actividades, todos deben girar alrededor de
Brahman, el Absoluto Universal. Es decir, todo lo que se hable, todo lo que se
vea debe ser captado como Brahman. Esa es la verdadera etapa de
bramacharya, no simplemente observar ciertas restricciones para controlar los
sentidos y la mente.

Mensaje de Sathya Sai X
52. Sean Humanos

Patafijali, en el primer libro de Los Yoga Sutra describe que “la claridad del ser interior
se hace manifiesta por la transparencia ultrarreflexiva sobre la realidad sutil”, en este estado
no hay ningun efecto potencial que condiciona la percepcion y aparece la interiorizacion
profunda sin semilla.

Ante tal transparencia, la penetracion intuitiva es verdadera.

Y su dominio es distinto al del conocimiento intuitivo logrado por la tradicién y la
deduccion, pues la finalidad de éstas es lo particular.

El efecto potencial surgido de esta intuicién, supone la inhibicién de cualquier
otro efecto potencial.

Cuando este efecto potencial también es inhibido, tiene lugar la interiorizacion
profunda sin semilla, pues entonces son inhibidos todos los contenidos de la
conciencia.

Samadhi Paada: el libro de la interiorizacion

131



20.1 LaArmonia

Los movimientos vibratorios comprenden la oscilacién o vaivén de un punto respecto a
una posicion de equilibrio. Es una clase especial de movimiento, donde la fuerza aplicada a
un cuerpo es proporcional al desplazamiento. Como la fuerza se dirige siempre hacia la
posicion de equilibrio se genera un movimiento oscilante o alternativo alrededor de esta
posicion. A este movimiento se le llama: movimiento peridédico, movimiento armonico o
vibracion. Ejemplos de estados vibratorios tenemos: la vibracion de las cuerdas de un
instrumento musical, el vaivén de un nifio en un columpio, el movimiento del péndulo de un
reloj, la oscilacion de un bloque unido a un resorte. También existe este tipo de movimiento
en las ondas electromagnéticas, como la luz, el radar y la radio.

La vibracion siempre esta presente en la naturaleza, todo vibra.

El hombre conjuga en si mismo Bhur, Bhuva, Suvaha: materializacién,
vibracién y radiacion. Todo esté contenido en vibracion. Asi el sentimiento asi la
vibracion.

La materia es energia, diferenciandose solamente en el grado vibratorio, como lo ha
comprobado la ciencia moderna y, por consiguiente, la energia es materia en un grado superior
de vibracion.

Todas las particulas de materia estan en movimiento, desde las particulas componentes de
los 4tomos hasta los satélites, planetas, soles y galaxias. De igual forma los fenédmenos
fisicos, mentales y espirituales presentan estados vibratorios. Tenemos el ejemplo de la
telepatia y la influencia de alguna mente sobre estados mentales en otra. Se conoce el
experimento al hacer vibrar un diapasén y al acercarlo a otro en reposo, éste Gltimo comienza
a vibrar inducido por la vibracion del primero. Con este ejemplo, podemos analogar el efecto
vibratorio de induccién de una mente sobre otra mente.

La mente genera pensamientos y los pensamientos no son nada mas que
delicadas vibraciones. Si una persona es malvada, sus malos pensamientos
emergen como malas vibraciones. No debemos acercarnos a una persona con
malos pensamientos, ¢;por qué? Porque si lo hacen las vibraciones asociadas
con los malos pensamientos de la persona malvada entrarian en ustedes.

De esta forma el principio de vibracién estéa presente en todos los fenémenos, tanto a nivel
fisico, mental, emocional y espiritual o del alma.

Ningin hombre puede escapar de la influencia de la contaminacion del
aire que respira. Los sonidos que emitimos, con buena o malas intenciones, se
esparcen a través del aire en nuestro alrededor. Las vibraciones viajan grandes
distancias y afectan la naturaleza de los que las reciben. Cuando el ambiente esta
limpio y libre de malas vibraciones la persona desarrolla una tendencia a ser
amorosa y sencilla.

Para analizar los estados vibratorio en los diferentes niveles (fisico, mental y

emocional), consideremos los siguientes sistemas, donde se especifican sus elementos y la
ecuacion que calcula su frecuencia de oscilacion

132



SISTEMA MASA-RESORTE-AMORTIGUADOR

Ec. 20.1
Sus componentes son:

Tabla 20.1
Componentes del sistema
Masa-Resorte-Amortiguador

o = frecuencia del sistema

@, = frecuencia natural del sistema

m = masa

k = constante de resistencia del resorte
b. = constante de amortiguamiento

133



CIRCUITO R-L-C: (R=resistencia, L= inductancia, C= capacitancia)

Ec. 20.2
Sus componentes son:

Tabla 20.2
Componentes del circuito
R-L-C

f = frecuencia del circuito

f, = frecuencia natural del circuito
R = resistencia

C = capacitancia

L = inductancia

Al comparar la forma de las expresiones para el calculo de las frecuencias vibratorias de
los sistemas Masa-Resorte-Amortiguador y el circuito R-L-C, con la expresion para el calculo

2 2
L, 1 .
de la Curva Evolucion: E = [—] —(Bj , Se observa que su forma son iguales. Esto nos
y

indica que la evolucion también es un estado vibratorio.

134



20.1.1 Significado de los Sistemas Fisico-Espiritual
Anélisis de Frecuencias

La vibracion u oscilacion del sistema Masa-Resorte-Amortiguador, es apreciable a simple
vista. Se observa el movimiento oscilante de la masa entre los extremos del resorte, de igual
forma nuestras acciones son evidentes en la sociedad. Por lo tanto, este sistema es
representante de nuestras acciones (karma) ante el mundo material.

La vibracion del circuito R-L-C, esta en otro nivel, no observable a simple vista, asi como
el estado interior de una persona. Por lo tanto, el circuito R-L-C es representante del nivel
mental. Sabemos que el karma y el estado del yo son generados en la mente pero, debido al
hecho que sus resultados se expresan de diferente manera, uno evidente u observable y el otro
escondido en la maya de la personalidad, nos permite justificar la equiparidad con los sistemas
mecanicos Y eléctricos especificados.

Para comenzar a analizar el significado de los sistemas, revisemos la expresion: La

2 2
cantidad subradical comprende dos términos: (lj y (%) . La expresion (%] da referencia
y

del pasado ya que b es el apego que gener6 la encarnacion, la cual se origind en vida pasada y

1 - y . .
[— nos indica el momento actual, ya que el apego “y” se estd generando continuamente en
y

el momento presente. Esta diferenciacion en el tiempo es importante tenerla en cuenta para el
analisis en cuestion.

Las ecuaciones que definen las frecuencias emocional, mental y fisica, tienen su dominio
en el universo, con forma de lingam, como se demuestra en el procedimiento para deducir la
ecuacion de Evolucion.

El segundo miembro de la cantidad subradical de las expresiones de la frecuencia fisica

(Ec. 20.1) y mental (Ec. 20.2):

b, y i contienen el nimero 2, indicando la dualidad o
2m 2L

polaridad, dualidad de la conciencia, dualidad en el tiempo.

Todos nosotros tenemos sélo dos ojos. Pero el Sefior tiene un tercer ojo también. Estamos
conscientes sélo del pasado y del presente. No podemos visualizar el futuro. S6lo Dios puede. El
Sefior Shiva, quien puede visualizar el futuro con Su tercer ojo, el Ojo del Conocimiento (Jfiana
Netra), es asi llamado Mukkanti. Dios es descrito de varias maneras por diferentes personas. Se le
describe como adoptando distintas formas. Sin embargo, todas estas descripciones no logran
describirlo a plenitud. Cada una describe a Dios y Le adscribe una forma y un nombre particulares,
dependiendo de su imaginacion. El Dios sin nombre y sin forma es omnipresente y todopenetrante. El
no puede ser descrito con palabras ni puede la mente comprenderlo (avanmanasagochara) y es
inconmensurable (aprameya). ¢Quién puede describir tal Divinidad? Hay una sola sefial para la
Divinidad, y es, la Conciencia. En cualquier forma que esta Conciencia Divina penetre asumira esa
forma — puede ser la forma de un perro, una coneja, una garza o un ser humano. Por lo tanto, el
Principio de Ishvara (Ishvaratva) puede describirse como la Conciencia Divina. Esta Conciencia
Divina es todopenetrante en todos los seres humanos, no, hasta en los insectos, pajaros, bestias y
animales. Uno de los nombres dados a esta Conciencia Divina es Shivatattva (Conciencia de Shiva).
Por lo tanto no es correcto describir el Shivatattva con apelativos como Mukkanti, Trinetra, etc.

135



Shivatattva significa la Conciencia Divina todopenetrante. De hecho, todos los devotos sentados en

este salén son encarnaciones del Sefior Shiva. "Todo lo que presencian en este mundo objetivo es

manifestacién de Shiva (Sarvam Shivamayam). Penetra los tres mundos: la tierra, el espacio y el

mundo inferior. Existe en los tres periodos de tiempo: el pasado, presente y futuro. Es indescriptible.

Cualquier periodo de tiempo es insuficiente para describir el Shivatattva. Muchas personas adoran

esta Omnipresente y Todopenetrante Conciencia Divina describiéndola con diferentes nombres y

formas. Al igual que el todoabarcante amor divino no hace distinciones entre seres vivientes, asi

también la Conciencia Divina no diferencia. Nosotros somos los que hacemos distinciones entre las

personas como mi padre, mi madre, mi hermano, mi hermana, etcétera, basandonos en nuestras

relaciones terrenales con ellos. De hecho, cada ser viviente es una Encarnacién de la Divinidad. Dios
asume todos los nombres y formas. Ustedes son Dios

Discurso Divino

En el Sai Kulwant Hall, Prashanti Nilayam

08 de marzo de 2005 — en la mafiana con ocasion de

MAHASHIVARATRI

EXPERIMENTEN LA CONCIENCIA DIVINA TODOPENETRANTE

20.1.1.1 Frecuencia Fisica

La vibracion del sistema Masa-Resorte-Amortiguador (Fig.20.1) se activa,
partiendo del reposo, al aplicar una fuerza a la masa (m) para estirar o comprimir
el resorte y al liberar a ésta de ella, el resorte ejerce una fuerza contraria
aumentando la velocidad de la masa hasta el punto medio, donde es maxima, para
luego comenzar su disminucion hasta Ilegar a cero en el otro extremo. De esta
forma, se produce un movimiento de vaivén que representa la vibracion del
sistema.

Para el estudio de la relacion del sistema Masa-Resorte-Amortiguador con los
parametros espirituales, se indica en la Tabla 20.3 la equivalencia de los
parametros de la ecuacion de la frecuencia fisica con el espiritual.

Tabla 20.3
Analogias Sistema Masa-Resorte-Amortiguador
con el Sistema Espiritual

Nivel fisico Nivel karma
o = frecuencia frecuencia karmica
m = masa conciencia
k = constante del resorte apego al karma actual
b.= constante de amortiguamiento apego al karma pasado

La alegria y el placer derivados de las acciones (karma) son solamente temporales. Sin embargo,
no se puede ni se debe desistir del «karma». ;Cémo entonces se debe actuar? Se debe practicar el
desapego y el desinterés hacia los resultados del «karma». En otras palabras, uno debe tratar todos
los karmas como sacrificio (Yajna) llevados a cabo para la gloria de Dios y no para fines egoistas,
para ganar méritos duraderos ni para beneficios temporales. El «karma» de Nishkaama (la accion del

136



desinterés) mencionado en el Bhagavad Gita es el verdadero Yajna. El «karma» realizado con ese
espiritu no causara ni codicia ni pesar; él los llenara de un sentido de plenitud y satisfaccion.
Mensaje del dia 20 de enero de 2007

20.1.1.2 Frecuencia Mental

La frecuencia mental esta representada por el circuito eléctrico R-L-C.
En este circuito, el condensador esta cargado inicialmente con una cierta carga q,,

la cual, comienza a descargarse a través de la resistencia R y por el fenémeno de

autoinduccion, cuando el condensador se va descargando “la corriente en la
autoinduccion crea un campo magnético en el espacio que lo rodea. Este campo
magnético disminuye ahora, induciendo una fem*® del mismo sentido que la corriente. La
corriente, por consiguiente, persiste aunque con un valor decreciente, hasta que el campo
magnético ha desaparecido y el condensador se ha cargado en sentido opuesto a su
polaridad inicial. El proceso se repite ahora por si mismo en sentido opuesto”.”

El proceso de carga oscilatorio del condensador, es equivalente al movimiento
armonico amortiguado del sistema Masa-Resorte-Amortiguador.

A nivel mental tenemos las siguientes analogias con el circuito R-L-C

(Tabla 20.4).
Tabla 20.4
Analogias Circuito R-L-C
con el Sistema Espiritual
Nivel eléctrico Nivel mental

f = frecuencia frecuencia del pensamiento
R = resistencia identificacion con el yo
L = impedancia apego al tiempo pasado

La resistencia R limita la corriente en el circuito, considerando a la corriente
como el amor en accion, en este sentido, significa la identificacion con el yo, el
cual limita o resiste el flujo del amor.

También deben comprender el significado de “Bhur Bhuvah Svaha”. Ustedes
creen que se refiere a los tres mundos. Los tres mundos. Los tres mundos estan
presentes en ustedes y en cada criatura viviente. Bhur se refiere al cuerpo, hecho de
cinco elementos (materializacion). Los mismos elementos constituyen el mundo
entero. Bhuva se refiere al prana shakti (vibracién), que hace que el cuerpo se
mueva. Sin embargo, es la presencia de Prajfianam, es decir, svaha (radiacion) lo
que permite que el prana shakti anime al cuerpo. Con base en esto los Vedas
declararon: “Prajiianam Brahma”, “Conciencia integrada constantemente es
Brahman”.

*® Fuerza electro motriz (fem)
*" Electricidad y Magnetismo

137



Esta conciencia integrada constante esta presente en el hombre.
Eterno Conductor
Volumen XV. Ndmero 11
Ofrézcanse a Dios

En la resistencia R la corriente y el voltaje estan en fase, es decir, alcanzan sus valores
maximos y minimos al mismo tiempo, no asi en los otros componentes del circuito.

El conocimiento de Dios es sOlo cuestién de sintonia; si igualas tu
frecuencia interna con la frecuencia del Sefior alli Lo miras, Lo escuchas, Lo
conoces. EIl Sadhana de las buenas obras, del amor y del servicio es la fuerza
gue impulsa este logro supremo del encuentro con Dios.

El dia que comprendas que Yo soy tu energia vital sabras que eres
invencible. El agua no orada la piedra por su peso sino por su constancia.

Sai Baba, El Sefior (29)

20.2 La lluminacién (Estado Divino)

Al eliminar el pasado, segundo miembro de la cantidad subradical, queda en evidencia
la frecuencia natural del devoto (w, y f,). Estas frecuencias estan representadas por las

o . k [1 : . :
siguientes expresiones: @, :\/% y f, = c en este sentido, haciendo referencia a las

ecuaciones de Einstein sobre La Relatividad, y siguiendo la analogia de considerar la masa
como la conciencia, tenemos que, al alcanzar la velocidad de la luz (v= c), la conciencia se
hace infinita (o) y asi el tiempo (Ec. 32.3) y (Ec. 32.1). De esta forma, al sustituiralamy a
la inductancia (L) por infinito («), la frecuencia @, y f, se hacen cero (0):

Wy = EZO f0= i=O

o0 o0

Ec. 20.3

Es el momento cuando nos damos cuenta que no somos el cuerpo y tampoco la mente nos
liberamos de las fuerzas que construyeron el universo.

En el estado de iluminacion se llega a un nivel triple, donde no hay
ignorancia (cero apego, y= 0); el amor es infinito (infinita conciencia, m= o)
y se es la UNIDAD, en todo y con todo (Dios=1)

La Bienaventuranza es la naturaleza del Alma, su propia y més interna realidad. Esa
realidad te esta recordando de su existencia con cada respiracion tuya: ‘“‘Soham, Soham”, “El-yo”;
el ser esta repitiendo que no es lo limitado, el prisionero (confinado en el cuerpo). Es una ola del
vasto océano llamado El. La inhalacion es El y la exhalacion, “yo”. Inhala lo vasto, exhala lo
limitado. Esto tiene que observarse durante el estado de vigilia. Cuando te encuentras en suefio
profundo la conciencia del cuerpo desaparece; no hay conciencia del mundo exterior del cual te
sentias parte cuando estabas despierto. No hay tal “So” ni “ham”, ningun “El” o “yo”: es todo

uno, una sola unidad integral. La respiracion entonces no repite ya Soham, sino OM.

138



Flandete en ese OM. Sé siempre consciente de él. Eso es la Vedanta, el fin del
Conocimiento.

La Verdad ;/Qué es la Verdad?

Capitulo Il
KARMA, DEVOCION Y CONOCIMIENTO (49.)

En el trabajo evolutivo vamos elevando nuestra conciencia (m) y dependiendo del
grado vibratorio, o de identificacion, con los planos imaginarios (jiva y Prakriti) y con el
plano real (Ishvara), determinamos el nivel evolutivo.

139



REFLEXIONES

El punto S (Fig. 17.1) definido por la coordenadas (a, 1), es alcanzado por medio del
Sadhana personal.

La Liberacion, como deseo, se logra con la firme determinacion de la transformacién y
de esta forma, la realizacion le pertenece por entero al individuo, se la ha ganado,
manteniéndose firme en alcanzar las cuatro metas de la vida humana (Rectitud, Prosperidad,
Esfuerzo y Liberacion), a pesar de todos los obstaculos que consiga en el camino, la Gracia de
la Liberacion es concedida.

Yo no gano nada con su buen comportamiento. Yo no pierdo nada con su mala
conducta. Porque los amo, no quiero que sufran las consecuencias de su mala
coducta... “Uddhareth Athmaanam” (Elévence a si mismo por su propio auto-
esfuerzo). Fallando en reconocer esta verdad, mucha gente se imagina que Sai
Baba lleva a cabo akhanda bhajans (canto continuo devocional) y celebra diversos
festivales para glorificar su nombre. Ellas son personas extremadamente tontas.
Sai Baba no busca nada de nadie. Ustedes se perfeccionan a si mismos. Se vuelven
mejores. Experimenten su bienaventuanza. Hagan sus vidas sublimes. Utilicen
estos festivales y actividades devocionales con este proposito.

Sathya Sai Habla. Vol 28. Capitulo 2

Premay la triple pureza

14 de enero de 1995

Todos nosotros hemos encarnado por motivo de un apego o para cancelar ciertas faltas
cometidas en vidas anteriores

El apego que condujo al nacimiento estd inversamente relacionado con el nivel
evolutivo alcanzado, a mayor apego, menor Evolucion. Asi mismo, cuando una persona
experimenta un Choque Conciente, vuelve a nacer, cambiando, de esta forma, las relaciones
que antes considerabas verdaderas y obligantes.

El hombre lucha toda su vida en aislamiento, perdido e inconsciente de su identidad. El dia
que ese hombre despierte, ése sera el dia de su nacimiento y el de Mi nacimiento.

En estas ocasiones en que se rednen para celebrar Mi cumpleafios, brindense la oportunidad
de meditar sobre la realidad de la vida y también la posibilidad de establecer la propia identidad y los
vinculos con todo lo que los rodea.

Tal es el fundamento de las palabra: “Unidad es Divinidad” porque todo es Dios y existe solo
Dios. Esta es la verdad esencial y cuando logren la comprension total de ese concepto, comenzara su
despertar, renaciendo en una forma de vida completamente nueva. Solamente entonces encontraran
facil poner en practica las ensefianzas del Sefior.

Se convertird en un estilo de vida, el Gnico modo posible, que traerd consigo pleno gozo y
felicidad, contento y paz. Es el Gnico camino para encontrar la paz interior, que es tan evasiva
cuando continGan persiguiendo los falsos dioses, los falsos valores e ideales que obsesionan al
hombre mientras lucha a lo largo del camino equivocado, el camino de la oscuridad.

El hombre debe despertar y ver la luz; luego podra vislumbrar a través de la ilusion, tantas
cosas que hoy valora y busca.

140



Vuélvanse y busquen a Dios en sus propios corazones. Comprendan que éste es su yo real, la
chispa de divinidad que es todo.
“Todo es divino, todo es Dios y Unidad es Divinidad.”
Mensajes de Sai Baba para ti y para mi
Vol. Il
Unidad es Divinidad
Siguiendo el camino que ilumina el dharma, tendremos como Unico deseo la
Liberacion, llegaremos eventualmente al punto S, donde comprenderemos que la mente es la
causa que nos impide nuestra entrega total, los paradigmas que nos condiciona la vida,
romperemos las cadenas que nos sujetan a maya, para asi adquirir todo el conocimiento que
nos permita develar el yo ilusorio y prepararnos para recibir la Gracia de la fusion, la meta
final.

El primer paso para asegurarle la paz y la armonia al hombre, es que cada uno observe el
Dharma o codigo de conducta establecido para él dentro de su propia religion. Si uno sostiene su
propia fe y sigue el mandato de sus principios esenciales, puede servirse mejor a si mismo y servir
también a otros. En este contexto, Dharma significa accién concordante con las tradiciones de la
cultura del pais. En cada una de las facetas del Dharma de este pais es inmanente el ideal de la paz y
la prosperidad mundiales.

“Athaatho Karma Jijnasa”: “Ahora, en cuanto a la indagacion en la actividad...”. Asi
comienza el sondeo intelectual en el misterio del karma, el cual, en nuestras escrituras, se extiende
por vastos sectores. Por ejemplo, el dar algo como caridad o como regalo es un tipo muy comun de
karma, mas uno debe tener conciencia de que el egoismo lo puede contaminar y ensuciar. Se ha
sostenido que la caridad abundante ahora asegurara la felicidad en nuestra vida futura, de modo que
el considerar esta ventaja para uno mismo induzca a los hombres a realizar acciones positivas.
Incluso aunque muchos no se proyecten hacia el futuro, se puede asegurar que la mayor parte de la
caridad tiene una motivacion egoista. Esto es un hecho claramente evidente.

La gente se siente orgullosa de haber servido a otros. Todos estan ansiosos por ser alabados
como benefactores y magnénimos. Esta actitud revela su ignorancia, y ella proviene de maya, del no
tener conciencia de la realidad. En los Vedas y Shastras, al mismo tiempo de explayarse sobre lo que
se debe y no se debe hacer, se pone de relieve la no violencia, la compasion, el servicio al mundo, la
caridad, etcétera, como virtudes que deben adquirirse. El santo Vidyaranya las Ilamaba la esencia
misma de la sabiduria india.

La Sabiduria es la preciosa ambrosia reunida de todas las fuentes de conocimiento y de todas
las artes para adquirirlo. Es la dulce y nutritiva mantequilla extraida y recolectada de los Shastras.
La sabiduria no debe definirse como la capacidad de discriminar y declarar “esto es plano” o “esto
es redondo”, “eso es un cerro”, ’esto es una casa” o “es una espina’. Esa es la creencia comin, mds
ello es conocimiento solamente. A continuacion tenemos lo que puede llamarse el buen conocimiento
(sujfiana), cuando el hombre es capaz de distinguir entre lo justo y lo injusto, el bien y el mal; cuando
puede descubrir “esta actividad es para mi mejoramiento y el mejoramiento de otros”. Tanto jiiana
(conocimiento) como sujfiana estan confinados al intelecto del hombre. Existe un nivel superior
llamado Vijfiana, cuando el corazon es la compasion. Una persona que haya llegado a él, puede
entenderse a si misma, su relacion con el cosmos y con el creador del cosmos. Ajfiana o ignorancia
genera sufrimiento; Vijfiana confiere alegria. Si uno vacila en llamar Vijfiana a alguna experiencia,
debe examinar si es material o espiritual sobre la base de la pregunta: “;Me da una alegria pura?”,
y entonces podra clasificarla como tal. La medida para Vijfiana es el Dharma. Cuanto mas Dharma

se lleve a la practica, mas se puede afianzar uno en Vijfiana.
La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
20 El Propésito Primordial

141



Habiendo decidido lo que hay que resolver, aférrense a ello

hasta que tengan éxito.

Habiendo deseado lo que hay que desear, aférrense a ello hasta que su deseo se
cumpla.

Habiendo preguntado lo que hay que preguntar, no lo suelten hasta que lo
obtengan.

Habiendo pensado lo que hay que pensar, aférrense a ello hasta que tengan
éxito. Con el corazdn enternecido, el Sefior debera ceder a sus deseos y
olvidandose a si mismos, deben pedirselo con todo su corazén. Perseveren, sean
tenaces, y hunca renuncien, pues es la cualidad de un devoto el nunca retroceder,

abandonar o dejar su resolucion.
(Verso en telegl)

Discurso Divino Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
El &tomo — La Forma mas sutil de la Divinidad
23 de Oct. de 2001

En este universo donde nos desplazamos, estamos limitados o cercados. Esto puede
ser observado en los intervalos del Nivel Universo el cual es cerrado, no se alcanza el Edo. de
Divinidad y por consiguiente tampoco todo el Conocimiento de Brahma.

Intervalo Eje apego: [b,1]
Intervalo Eje Evolucion: [ 0, Es]

Esta condicion la podemos comparar con una habitacién cerrada.

Ningun esfuerzo podra dar como resultado la creacion de akasha. Nada puede producir
nuevamente lo que ya existe. Moksha existe, es autoevidente y no puede ser producida de nuevo por
ningun karma. Tan pronto desaparezca el ajfiana que la oculta de la experiencia, en ese mismo
instante se habra liberado y conoceran su verdadera realidad; quedaran libres de la esclavitud. Sin
embargo, con anterioridad a ese momento ya eran libres, pero se imaginaban atados y se
comportaban como si lo estuvieran. ¢(Cémo se pueden zafar de la idea de que estan atados?
Escuchando con atencién las ensefianzas de los Vedas y poniendo su fe en ellas. S6lo asi dejaran de
existir el ajfiana. Esta es la tarea que se ha impuesto el Brama Valli en este Upanishad.

Pertenece a la naturaleza de las cosas el que la ignorancia impulse a los hombres a ansiar
abundantes frutos obtenidos mediante la realizacion de acciones. Pero luego se sienten
descorazonados al comprobar que esto no ha hecho méas que atarlos mas, que no los ha ayudado a ser
libre. Anhelar los frutos es algo que resulta muy dificil de eliminar aunque tiemble de miedo ante este

terrible flujo de desarrollo y decadencia.
Once Upanishad
10 Upanishad Thaitiriya

Sin embargo, en esta habitacion existe una puerta con una cerradura de combinacién que
permite escapar de ella hacia otro plano de existencia.

Brahman ilumina al jivi, el alma individual, al reflejarse en la conciencia interna, o
Anthakarana. Uno sélo tiene que retirar su conciencia del mundo objetivo, cuyo contacto contamina
a la mente. Después debe instruirse a la conciencia interna a meditar sobre el Om con atencién
centrada en un solo punto. Debe meditarse sobre el Atma que no es afectado por el jivi, aungue se

142



encuentre en él, con él y activandolo. Debe meditarse sobre él en el corazén, desde donde parten en
todas direcciones los incontables nadis los nervios sutiles. Si se sigue este proceso uno puede obtener
Jfana, la sabiduria.

El universo es un instrumento para revelar la majestad de Dios. EIl firmamento interno en el
corazon del hombre es igualmente una revelacion de su gloria. Dios es el aliento de nuestra
respiracion. Ya que El no tiene una forma especifica, no puede ser expresado con palabras, ni su
misterio puede ser penetrado por medio de los otros sentidos. El estd mas alla del alcance del
ascetismo, mas alla de los limites de los rituales védicos. El puede ser conocido Gnicamente por un
intelecto que ha sido limpiado de toda traza de apego y odio, de egoismo y de sentido de posesion.

S6lo el JAana puede conceder la autorrealizacion. Dhyana puede conceder la
concentracion de las facultades, y mediante esta concentracion puede adquirirse Jhana, incluso
mientras se esta en el cuerpo. Brahman activa el cuerpo por medio de los cinco aires vitales (pranas).
El condesciende a revelarse por si mismo en este mismo cuerpo tan pronto como la conciencia interna
cumple el requisito de ser pura, pues el Atma es inmanente en los sentidos tantos internos como
externos, como el fuego en la madera y la mantequilla en la leche. Ahora bien, la conciencia es como
madera himeda, empapada de deseos sensuales y desengafios. Cuando ese estanque del corazon se
limpia de la vegetacion parasita que lo infesta y enturbia, el Atma brilla en su pristino esplendor. El
que adquiere el conocimiento de este Atma debe ser reverenciado, pues ha ganado la libertad. Se ha
vuelto Brahman, eso que habia luchado por conocer y ser.

Once Upanishad
3 Upanishad Mundana

Al abrir la puerta, la Gracia Divina nos permite entrar en el Universo Trascendental.

Ingresar en el Nivel Divino es la meta del proceso evolutivo, donde, la ignorancia
Ilega a ser cero (0) y el Amor infinito ().

El Atma trasciende todos los mundos. Es inmaculado. Aquel que no
percibe concientemente otra cosa que el Atma, se asienta en una permanente
bienaventuranza. La etapa de brahmacharya representa un importante paso para
el logro de la sabiduria atmica. Igualmente utiles resultan los yajnas, los ayunos
y los demas votos. La energia solar fluye por los numerosos nervios del cuerpo;
los sentidos se fusionan con la mente en el momento de la muerte; el jivi que ha
comprendido todo esto escapa entonces hacia el Hridayakasa® a través de los
nervios. Finalmente, en el instante de morir, el jivi sale a través del Sushumna
hacia los rayos solares y desde alli hacia el Suryaloka mismo. Pero la jornada no
termina alli. Se extiende también hasta el Brahmaloka.

Once Upanishads
8 Upanishad Chandogya

Somos la encarnacion del Amor y nuestra naturaleza es la Bienaventuranza,
todo lo contrario es falso e ilusorio.
La Liberacion es experimentar esta verdad.

8 E| firmamento interno.

143



En el universo existen ciertas leyes relativas al nivel evolutivo adquirido por el devoto
en vida pasada y en la actual. Este universo tiene consigo una verdad relativa que depende del
nivel de conciencia.

Muchos son afectados por un problema que los persigue: ¢qué origino el
cosmos?, ¢como llego a existir? Proponen varias teorias y presentan muchas
hipbtesis. Pero no es necesario que los buscadores le den tantas vueltas.
¢Cual es el origen del suefio?, ¢qué lo crea? La respuesta correcta es: lo
origina el dormir. Asi también, el cosmos es causado por maya. El cosmos es
tan efimero y caprichoso como un suefio. Es dificil descubrir las leyes que
explican o gobiernan sus infinitos misterios. Mas provechosa que indagar
sobre los misterios es la indagacion de las posibles maneras de beneficiarse y
de aprender de ellos. En su mayor parte es una pérdida de tiempo sondear en
los origenes del cosmos o especular como va a ser su fin. Ustedes son parte de
la creacion, asi que traten de comprenderse a ustedes mismos y mantengan
siempre su meta a la vista.

Mensaje de Sathya Sai X
41. El Sadguru habla

Los fisicos a través de una serie de hechos experimentales, se vieron en la obligacion
de considerar que la luz se libera y se absorbe en porciones elementales separadas. A estas
porciones le dieron el nombre de cuantos (cuantos de energia). En los Principios de esta
teoria, se hizo referencia al hecho de que: Todos los cuantos no poseen el mismo contenido
energeético, existiendo por lo tanto cuantos de poco y alto contenido energético, ademas se
indica: La energia de un cuanto es directamente proporcional a la frecuencia de onda a la cual
da origen. Cuando el devoto adquiere la lluminacion, entra en el campo de la luz y, por la
Gracia Divina, llega a la unién con Brahman, se ha trascendido el cuerpo y la mente.

¢Cual es el proposito del nacimiento humano? No es meramente comer,
beber y divertirse. El cuerpo humano estd hecho para servir a otros
(Paropakarartham Idam Shariram). EI Hombre debe dedicarse al servicio a la
sociedad. Dios ha dotado al hombre de todo los poderes. Pero, él esta limitado
por los sentidos que lo llevan por buenos y malos caminos. Por eso, el principal
deber del hombre es hacer el uso apropiado de los sentidos. Aquel que carezca
del dominio de los sentidos es peor que un animal. Primeramente, deben
librarse de las cualidades animales. S6lo entonces, podran elevarse al nivel de

lo Divino.
MENSAJE DEL DIA 25 de Octubre de 2006

144



21. LIBRE ALBEDRIO

El hombre siempre asegura que posee libre voluntad, que tiene el poder de elegir entre
varias alternativas. Es digno para las personas que quieren conocer la verdad, hacerse la
pregunta: ¢Existe el libre albedrio?

Es un hecho incuestionable que el libre albedrio se presenta cuando existe la unidad
entre el pensamiento, la palabra y la accion. Cuando la persona no es presa de las
circunstancias de la vida y en él no influyen condiciones externas ni planetarias.

Baba nos explica nuestra condicion referente al libre albedrio:

Sigues preguntando sobre el libre albedrio, esa fraccion de lo Divino. Le temes tanto. Al
mismo tiempo afirmas que lo posees y, sobre todo, que esperas que te sea otorgado. Porque quieres
ser libre.

El libre albedrio es una condicion de lo sin limite, que — como ocurre con toda cosa — tiene
su expresion en cada dimension de lo existente. TU eres una dimension de lo existente, tienes libre
albedrio en tu nivel. EIl ser humano crece y al crecer gana espacio, se acerca a Dios y, cuanto mas se
acerca, mas se Le parece, mas coincide sobre si la esencia del Uno que se le va dando, como un padre
generoso brinda su herencia al hijo que se hace mayor. Asi, al libre albedrio debes ir ganandotelo a
fuerza de presencia divina en tu vida.

Pero no puedes aplicar a este asunto las reglas de la Idgica formal por las que comprendes
las verdades del mundo. EI hombre es mas libre —y asi su decisién, su eleccién y su conducta — en la
medida en que perfecciona su entrega al Sefior en una oblacién que no conoce dilacién ni limite.

S6lo Dios posee libre albedrio; t eres Dios pero lo ignoras, no puedes ejercer un talento que
no sabes que posees. A medida que vayas entregando tu voluntad, tus elecciones, tus decisiones al
Divino, el Divino en ti decidira y Su libre albedrio serd tuyo en conciencia. Pero, mira, en ese
momento este asunto ya no te importara. Ahora te interesa esta cosa de la libertad porque estas en
las redes de tu ego, tus deseos, tus debilidades. Cuando camines realmente de la mano de Dios seras
tan libre que, sin pensar en ello, te dejaras fluir. Tu decision sera tan acertada que ni siquiera
necesitaras elegir.

Baba esta aqui
El libre albedrio

Para resolver un problema cualquiera en la vida, es necesario saber que lo produce y
luego la posibilidad de resolverlo se hace factible.

¢Por qué razon el hombre comun no posee libre albedrio? Y ¢Cudl es el camino para
adquirirlo? Nada ocurre de manera arbitraria ni al azar. Existe siempre un mecanismo o
procedimiento que lo produce o lo explica.

Los descubrimientos de Newton, permitieron calcular la posicion y la velocidad de un
cuerpo conociendo el tipo de movimiento que lo anima® y su posicion inicial. Estos
descubrimientos pudieron explicar a satisfaccion las condiciones cinematicas de cuerpos a
bajas velocidades. Pero no pudieron predecir el comportamiento de particulas que se
desplazan a velocidades préximas a la luz o a la misma luz. En las investigaciones, Max
Planck, en el afio 1900, sugirio que la luz, rayos X y otros tipos de ondas electromagnéticas no
podian ser emitidos en cantidades arbitrarias ni infinitas, sino en ciertos paquetes que el llamé
Quantum. Esta teoria explicO como era el mecanismo de emision de radiacion, pero los

49 M. U.: Movimiento Uniforme
M. U. V.: Movimiento Uniformemente variado

145



problemas para determinar la posicion y la velocidad de una particula fueron explicados en
1926 gracias al cientifico aleman Werner Heisenberg que introdujo el famoso Principio de
Incertidumbre.

El Principio de Incertidumbre de Heisenberg, nos dice que: “nunca se puede estar
completamente seguro acerca de la posicion y la velocidad de una particula; cuanto con mas
exactitud se conozca una de ellas, con menos precision se puede conocerse la otra”. De esta
forma en1920 Heisenberg, Erwin Schodinger y Paul Dirac modificaron la mecanica
introduciendo el Principio de Incertidumbre de Heisenberg y naci6é una nueva teoria llamada
Mecanica Cuantica. Segun ella no podemos conocer la posicion ni la velocidad de una
particula, sino que ellas poseen un estado cuantico, que es una combinacion de posicion y
velocidad.

La mecénica cuéntica especifica la probabilidad de que un suceso A o B suceda, es
decir, predice el nimero de veces de un resultado se obtenga, pero no especifica una medida
concreta. De esta forma, la mecanica cuéntica, introduce un elemento de incapacidad de
prediccidén en la ciencia.

Einstein recibi6 el premio N6bel por su contribucion a la teoria cuéntica.
No obstante, Einstein nunca aceptd que el universo estuviera gobernado por el
azar. Sus ideas al respecto estan resumidas en su famosa frase «Dios no juega a
los dados». La mayoria del resto de los cientificos, sin embargo, aceptaron sin
problema la mecéanica cuantica porque estaba perfectamente de acuerdo con los
experimentos. Verdaderamente, ha sido una teoria de un éxito sobresaliente, y en
ella se basan casi toda la ciencia y la tecnologia modernas. Gobierna el
comportamiento de los transistores y de los aparatos electrénicos, tales como
televisores y ordenadores, y también es la base de la quimica y de la biologia
moderna. Las Unicas areas de las ciencias fisicas en las que la mecénica cuantica
aun no ha sido adecuadamente incorporada son las de la gravedad y la estructura
a gran escala del universo.
Historia del Tiempo
Capitulo 4
El Principio de Incertidumbre

El Principio de Incertidumbre de Heisenberg es una propiedad fundamental en el
universo e inevitablemente tiene influencia en el comportamiento humano.

Einstein se negaba a creer en la realidad de la mecénica cuéantica, a pesar
del importante papel que él habia jugado en su desarrollo. Sin embargo, parece
ser que el principio de incertidumbre es una caracteristica fundamental del
universo en que vivimos. Una teoria unificada que tenga éxito tiene, por lo tanto,
que incorporar necesariamente este principio.

Historia del Tiempo
Capitulo 10
La Unificacién de la Fisica

% Historia del Tiempo, Hawking S. (1989)

146



En una particula existe incertidumbre para conocer su posicion y su velocidad. A
escala humana estas condiciones se refieren al apego y al amor.

J.H.: Swami, durante mis viajes por el pais se me hacen preguntas y no
conozco las respuestas a algunas de ellas. Una pregunta que siempre surge es
sobre la libre voluntad. Uno tiene libre voluntad para escoger entre Dios o el
mundo. Pero por otra parte, Baba ve de un vistazo el pasado, presente y futuro.
¢Entonces, como puede haber libre voluntad?

Desde el punto de vista de la Divinidad no existe la libre voluntad
porque todo es Dios, pero desde el punto de vista del ego del individuo, si existe
la libre voluntad. Existe la ley general, y después el individuo y la sociedad. El
individuo actda en la sociedad de acuerdo con su libre voluntad, pero todo
conforme a la ley general. El individuo debe actuar, y su accién es una funcién
de su mente. Existen pensamientos. Los pensamientos son semillas; germinany
se convierten en acciones. Las acciones entonces parecen ser libre voluntad
para el individuo involucrado. A todas las personas se les han dado destrezas y
talentos tales como inteligencia, razonamiento, energia, y deben ser utilizados en
la accion de la vida.

Mi Babay yo.
23 de octubre de 1984

Swami nos sefiala que las acciones provienen de un pensamiento generado en la mente.
Asi, el hombre al no tener unidad sino multiplicidad sus pensamientos no son comandados por
él y en realidad son ellos los que lo gobierna. Noétese que en el mensaje anterior, Baba nos
dice que en las acciones al hombre le parece tener libre voluntad o cree tenerla, pero lo cierto
es que son sus apegos los que lo comandan.

En lugar de transformar su hogar, su pueblo, su estado y su patria, y con
ello a este mundo, en un Prashanti Nilayam — la morada de la Paz que sobrepasa
el entendimiento — el hombre ha hecho de todos ellos arenas para las pasiones
salvajes de la ira, la codicia, el odio y la violencia. En vez de hacer de los
sentidos — que son, cuando mas, guias e informantes muy pobres — sus sirvientes,
los ha hecho sus amos. Se ha convertido en el esclavo de la belleza efimera, la
melodia que se desvanece, la blandura momentanea, la fragancia fugaz y el gusto
transitorio. Gastan todas sus energias y los frutos de todos sus afanes en la
satisfaccion de las demandas triviales y degradantes de estos subordinados
rebeldes. jAh, qué lastima!

Sai Baba y el psiquiatra
15 Un Viaje de Amor

Como se expuso anteriormente, el comportamiento de los transistores responde a la
mecanica cuantica. De esta forma, ellos presentan un cierto nimero posible de resultados en
su comportamiento. Mientras mas impuro sea el material de su composicion, mayor es la
incertidumbre de su comportamiento. En el ser humano el proceso es igual. Las impurezas
qgue lo contaminan son los diferentes yoes o personalidades que lo poseen en diferentes
circunstancias y asi, su comportamiento escapa de sus manos y responde al yo accidental que
en ese momento gobierna.

147



iCuan afortunado fue Arjuna! Aun desde las profundidades mismas del

sufrimiento surge la alegria. Hasta el decimoprimer verso del segundo capitulo

se habla del desaliento de Arjuna, del efecto de la “posesion”. Esa es la razon

por la que el primer paso para la curacion es “la exposicion del sakhya yoga, del
Sendero del Conocimiento (Jiiana) .

El Gita de Sathya Sai Baba

Capitulo Il

El hombre debe despertar y ver la luz; luego podré visualizar a través de
la ilusion, tantas cosas que hoy valora y busca.
Vuélvanse y busquen a Dios en sus propios corazones. Comprendan que
éste es su yo real, la chispa de divinidad que es todo.
Mensajes de Sai para ti y para mi
Unidad es Divinidad

Cuantas veces actuamos sin estar conscientes si o hacemos desde el ego 0 no. Al no
seguir las indicaciones del dharma, no existe libre albedrio, se esta presa de la ley del
accidente, todo sucede y escapa de control. Debemos estar siempre alertas para que nuestras
acciones no se salgan del dharma para, de esta forma, no alimentar los falsos yoes y asi
mueran de inanicion.

Cuando uno se entrega, de acuerdo con circunstancias, el devoto se vuelve sujeto a
ciertas dudas y agitacion mental. Por ejemplo, en el Ramayana, cuando Rama y Lakshmana iban en
busca de Sita, de pronto Lakshmana se cansé y le dijo a Rama que gustaria regresar a Ayodhya para
pasarla mejor. Rama sonrio y dijo: “Sigamos. Te lo explicaré después”. ;Coémo pudo Lakshmana,
gue anteriormente habia declarado que Rama lo era todo para él y que no viviria sin Rama ni por un
momento, desarrollar de pronto esta actitud? ¢Como surgio6 esta preocupacién por la comodidad del
cuerpo?

Después de haber caminado cierta distancia, se sentaron bajo un arbol. En ese momento
Lakshmana sinti6 el dolor del arrepentimiento. Se dio cuenta de su error, tocé los pies de Rama y
dijo: “jHermano!, perdéname por 1o que he dicho. No puedo comprender como este pensamiento
negativo surgio en mi mente. ¢A qué se debe?” Rama entonces contesto: ““Lakshmana, la region que
acabamos de pasar estaba encantada por Surpanakha. Surpanakha solia descansar bajo ese arbol;
ese lugar esta cargado de todas las malas cualidades. Esas vibraciones surgieron en ti en malos
pensamientos. En el momento que saliste de ese lugar, tu bondadosa naturaleza interna se impuso”

La leccion de este incidente es que la gente tiene que ser cuidadosa acerca de su asociacion
con ciertos lugares o personas, eliminar la mala compafia, alejarse de los lugares donde las
cualidades malvadas abunden. Las vibraciones de un lugar afectan a las personas que lo frecuentan.

Eterno Conductor
Vol. XII, N.4

Para disminuir y llegar a eliminar la incertidumbre en nuestro comportamiento
requerimos dedicacion y esfuerzo en la ejecucion de nuestras acciones; las cuales deben
responder a las indicaciones del dharma. Asi lo exhortd Krishna a Arjuna cuando se iba a
iniciar la batalla.

¢A donde ha ido ese heroismo? Dime. ¢De donde le viene esta
pusilanimidad a un valiente tal? Tu viniste a Mi e interrumpiste Mi suefio con tu
peticion de ayuda para esta batalla, de la cual ahora huyes. ¢He de ayudarte
aun asi? ¢He de vigilar Yo mientras ti huyes? Arranca este error desde sus

148



raices; reduce a cenizas este miedo. [Vuelve a ser un héroe!” Asi lo exhorto
Krishna.

El Gita de Sathya Sai Baba

Capitulo 11

21.1 Principio de Incertidumbre en la Evolucion

Segun hemos analizado, una persona puede encontrarse en diferentes etapas
en su evolucion: Oscuridad, Penumbra, Busqueda y Sabiduria.

La etapa de Oscuridad, donde no se practica el dharma, contiene, segun
Swami, el mayor porcentaje de la poblacion mundial.

“Hoy el 99 por cierto de la poblacion estd interesada en deseos
sensoriales y no en bienaventuranza espiritual”
Eterno Conductor
Vol. XII N° 4
Sostengan los Ideales del Instituto Sai
iEncarnaciones del Amor!

Cada hombre y cada ser viviente aspira a lograr la paz y la felicidad.

Cada cual esta tratando de conocer el objetivo de la vida, pero sin que su

esfuerzo tenga éxito. Uno en un millén persistira con una fuerte determinaciény

no abandonara hasta que llegue a la meta. Los mortales ordinarios no hacen

ningun esfuerzo en esta direccién ya que piensa que es algo que estd mas alla de

su alcance. Pasan sus vidas en la persecucion de placeres fisicos y efimeros.

Estan bajo el engafio de que la comida, el vestido y el abrigo son los tres

objetivos principales de la vida humana. Su vida se centra alrededor de sus

esposas e hijos. No se dan cuenta de que hay un propésito mas elevado en la
vida que este.

Discurso Divino de Bhagavan Shir Sathya Sai Baba

23 de noviembre de 2002

Escuchen al Amo del Universo y Transférmense en Seres Humanos Ideales

En este estado el caos es total y por lo tanto, no es posible hacer predicciones
sobre el comportamiento individual, la incertidumbre es la norma.

Hemos visto que cuando un electrén hace una transicion de un estado de
energia a otro, dentro del atomo, lo hace completamente al azar y de manera
espontanea. De subito, sin ninguna advertencia previa y aparentemente sin
“causa”, un atomo anteriormente quieto puede experimentar un caos en las
capsulas de energia del electron. Esto es simplemente cuestion de casualidad; y
los electrones pueden, con igual probabilidad, hacer una transicion de un estado
de elevada energia a otro inferior, 0 de un estado de energia menor a uno
superior. Esta es la razon por la cual se dice que hay una reversibilidad de tiempo
a nivel cuéntico. Las cosas pueden ocurrir en cualquier direccion.

149



No hay una continuidad légica de sucesos dentro del &tomo perturbado ni
una cosa es causa de otra. Las cosas simplemente suceden como suceden.
El Yo Cuantico
Capitulo 2
¢Qué hay de nuevo respecto a la Nueva Fisica?

Cuando llegaron al lugar llamado Calvario le crucificaron alli, y a los dos
malhechores uno a la derecha y otro a la izquierda. JeslUs decia: Padre
perdoénalos, porgue no saben lo que hacen.

San Lucas 23, 33

Cuando una persona empieza a seguir las indicaciones del dharma, entra en
la etapa de Penumbra y Blsqueda. En este proceso la evolucién va siempre en
aumento con cada disminucién de los apegos. Asi, al cambiar la conciencia, la
Curva Evolucion se recorre, y el punto alcanzado es permanente. Cuando el
hombre experimenta un cambio de conciencia trasciende el nivel anterior y de esta
forma no vuelve para atras.

“Cuando tienen una labor cuidadosa que hacer y a medida que trabajan
van corrigiendo errores, éstos no volveran a repetirse.”
La Paz Suprema
Prashanti VVahini
(Pég. 39)

Podemos ilustrar como actla el Principio de Incertidumbre en la evolucion
humana, al considerar a una persona con un estado de evolucién E1. A manera de
ejemplo hipotético, tomemos a un individuo encarnado con apego original igual a
12 (b =12). Su curva de evolucion se expresa en la Fig. 21.1, con su punto E1.

12 -

10 ~

El

0 T T T T T T T T T 1

Amor (x)
Fig. 21.1 Evolucion (E)

150



Segun el Principio de Incertidumbre, la persona puede desplazarse por
diferentes caminos que connotan apego y amor, como se indica en la Fig. 21.2 por
los vectores que unen el punto Eq con los extremos 1, 2, 3.

Apego (y)
14 1

12

O T T T T T T T T T 1

Amor (x)
Evolucion (E)

Fig. 21.2

Los estados finales que en un momento dado el individuo puede encontrarse:
1, 2 6 3, tiene efecto en su evolucion. Si el nivel de apego fuese mayor que el
apego original (b=12), esto representaria la propia degradacion.

La verdad ha de ser identificada; esto constituye el paso primordial.
Mientras mas pronto entendamos la verdad, mas pronto desapareceran los
conflictos religiosos y las disensiones entre los credos. El Parathpara (el més
alla del més alla), el Omniser, esta mas cerca de nosotros que lo mas préximo;
en realidad, toda otra entidad estd mucho mas alejada, aunque nos parezca muy
cercana. Deben tomar conciencia de este hecho. Sélo asi podran aflojarse los

nudos que mantienen atenazado al corazon.
La Sabiduria Suprema
Vidya Vahini
Pureza y Autosuficiencia son la naturaleza del Hombre

Se puede decir que cuando un individuo sufre un cambio de conciencia, se
ubica en otra orbita o nivel, como ocurre a nivel atdbmico cuando un electron
pretende moverse de una Orbita a otra, él examina una gran region del espacio,
tratando de concocer todas las posibles nuevas Orbitas donde podria establecerse.
A este efecto se le llama tentaculos temporales.

151



En la teoria de los quanta, estos “tentaculos” temporales se conocen como
transiciones virtuales, mientras que la transicion final del electron a un hogar
Nnuevo y permanente, se conoce como transicién real. Sin embargo, como
advierte el fisico cuantico David Bohm, no deberiamos engafiarnos en los
términos virtual y real.

En ocasiones las transiciones permanentes (es decir, conservadoras de
energia), se conocen como transiciones reales, para distinguirlas de las llamadas
transiciones virtuales, que no conservan energia y deben, por tanto, revertirse
antes de que hayan llegado demasiado lejos. Esta terminologia es infortunada,
porgue implica que las transiciones virtuales no tienen efectos reales. Y al
contrario; a menudo son de maxima importancia, pues una gran multitud de
procesos fisicos son resultado de estas llamadas transiciones virtuales.

El Yo Cuéntico
Capitulo 2
¢Qué hay de nuevo respecto a la Nueva Fisica?

A nivel de la evolucion podemos considerar a los estados 1, 2 6 3 (Fig. 21.2)
como virtuales y al punto permanente en la curva Evolucién como real o el nuevo
estado energético.

Moksha significa liberacion. Todos los seres corporificados anhelan la
liberacion de las limitaciones que implica el tener cuerpo. Cada ser viviente es
forzosamente un aspirante a la liberacion, un practicante de la renunciaciéon. Uno
debera llegar a ser un versado en el despego. Esto representa una verdad
inapelable. Agquellos que abandonan sus cuerpos y se van, no se llevan consigo ni
tan sélo un pufiado de tierra. Cuando uno no aprende por si mismo a renunciar, la
naturaleza se encarga de ensefiarnos, por medio de la muerte, la gran verdad de la
necesidad y el valor del desapego y del renunciamiento. Es por ello que resulta
mucho mejor aprender esta leccién de que antes de que ello suceda. Aquella
persona que la aprenda y la practique sera en verdad bienaventurada.

La Sabiduria Suprema. Vidya Vahini
Desapego, renunciamiento y control de los sentidos

152



REFLEXIONES

Mientras el hombre se encuentre atrapado en el mundo dual (universo), existe
incertidumbre en sus acciones y reacciones.

Conocida como la Teoria de los mundos maltiples, sugiere que existe un
infinito nimero de mundos en cada uno de los cuales podriamos encontrar una
version de nuestros propios “yoes”; cada mundo diferente de los demas en cada
uno de los cuales se han desarrollado otras posibles cadenas de sucesos.

El Yo Cuantico
Capitulo 2
¢Qué hay de nuevo respecto a la Nueva Fisica?

Pero, gracias a la sinceridad en la ejecucion de las préacticas espirituales, se puede
purificar y dominar la mente, alcanzar el punto S (Estado de Sabiduria).

Hay tres clases de autoentrega: jyo soy Tuyo! (Thavaivaham), jTa eres mio! (Mamaivas —
tvam) y iTu eres yo! (Tvamevaham). La primera afirma que soy Tuyo; la segunda asevera que Tu
eres mio, y la tercera declara que Tu y yo somos uno, el mismo. Cada una es sélo un escal6n de la
serie ascendente, y la Gltima es el escalon mas alto de todos.

En la primera etapa: jyo soy Tuyo!, el Sefior estd completamente libre y el devoto
completamente atado. Es como la gata y el gatito: la gata juguetea con el gatito de un lado para
otro, a su capricho; el gatito tan s6lo maulla y acepta lo que ocurre. Esta actitud es de docilidad y
facilmente alcanzable por todos. En la segunda etapa: jTU eres mio!, el devoto sujeta al Sefior, quien
hasta ese punto queda “jatado!” Surdas es un buen ejemplo de esta actitud: “;Krishna! Tu podras
escapar de mi abrazo, del abrazo de estos brazos; pero no puedes escapar de mi corazén, donde yo te
tengo atado”. Asi lo retaba Surdas. El Serior simplemente sonrio y asintio, pues El asevera: “Yo
estoy atado por Mis devotos” sin merma alguna de Su decoro. El devoto puede atar al Sefior con su
amor, por la devocion que vence y domina su egoismo. Cuando el hombre esté lleno de esta clase de
devocion, el Sefior mismo lo bendice brindandole todo lo que necesite. Su Gracia satisfara todas sus
necesidades. Recuerden aqui la promesa que el Sefior hace en el Gita: “Yo asumo la carga de su
bienestar”.

Enseguida, respecto a la tercera etapa: jTu eres yo!, ésta es la inseparable devocion
(avibhaktha bhakthi). El devoto lo ofrece todo al Sefior, incluyéndose a si mismo, pues siente que no
puede contenerse. Eso completa su entrega.

El sentimiento de j TG eres yo! Es la autoentrega sin dualidad, basada en la concepcién de que
todo este mundo es Dios, nada menos, ningun otro. En tanto persista la conciencia del cuerpo, el
devoto es el sirviente y el Sefior el amo. En tanto que el individuo es algo separado de otros
individuos, el devoto es una parte y el Sefior es el todo. Cuando avanza hasta el estado en que
sobrepasa los limites del cuerpo, asi como del “yo” y lo “mio”, entonces ya no hay distincion: devoto
y Dios son lo mismo. En el Ramayana, Hanumantha alcanzé esta tercera etapa por medio de la
devocion.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo 111

La semejanza con Dios es completa de modo, que adquiere libre voluntad y asi obtiene
voluntad, paz, y amor.

153



La conciencia tiene niveles y puede cambiar drasticamente de uno a otro,
pero no puede trascender el dominio de lo perceptible. En su nivel mas elevado,
se vuelve consciente del mundo real, y puede ser entrenada para hacer eso cada
vez con mayor frecuencia. Sin embargo, el hecho mismo de que tenga niveles y
de que pueda ser entrenada demuestra que no puede alcanzar el conocimiento.

Un Curso de Milagros
Clarificacién de términos
1. Mente - Espiritu (7.)

A través del trabajo sobre si, disminuyendo los apegos, es posible llegar al apego ys, o
recibir el choque consciente que lo permita, dando la oportunidad de que la Gracia Divina
otorgue el Conocimiento instantaneo y la Liberacion.

;Qué es el silencio? Nunca hablar mal de los demds. “Del silencio no surge conflicto”
(Mounath Kalaham Nasti). Saluden a aquellos que los ofenden. No devuelvan la ofensa con ofensa.
Si actGan de la misma manera que su oponente, ¢como pueden volverse mas grandes? Al decir que el
otro estd actuando equivocadamente, ¢estaran ustedes haciendo lo correcto si actian de la misma
manera? Nunca actlen de esa manera. Dejen a los que cometen la ofensa que continden con su
comportamiento ofensivo. Nunca deben reaccionar. Deseen el bienestar a todos. Nuestra oracion
diaria es “Que todo el mundo sea feliz” (Loka Samastha Sukhino Bhavantu). Si todos son felices,
también ustedes estan incluidos. Oramos por el bienestar, la prosperidad y la salud de todos. Nunca
deseen la mala fortuna de ninguna otra persona. No hay lugar para el odio en este mundo. Todos
son amigos. Si persisten de esta manera, deseando el bien para todos, orando por su prosperidad, se
volveran un ideal para el mundo entero. Nacen en este mundo para ese ideal solamente. Hay un
proposito detras de la creacion de cada individuo. Esto es para lo cual Dios los ha creado. Y para
esto han sido dotados de la capacidad de amar. Actlen de acuerdo a su conciencia. Consagren a
Dios cada accion suya.

“1Oh Senior! Este corazon que me has dado, te ofrezco todas sus acciones.
“0Con qué otra cosa puedo adorar Tus Pies? Por favor, acepta esto con mis humildes salutaciones”
(Verso en telegu.)

El don més valioso que me has otorgado es el amor.
Es mi deber compartir este amor con mis semejantes.
Esa es la sefial de mi compresion de Tu don.

El que esta lleno de ira, odio y envidia sera evitado por todos aquellos que estan cercanos a
él, incluyendo su esposa e hijos. Por esto deben evitar estas malas tendencias. Una vez que
comprendan el principio del amor, todas estas malas tendencias los dejaran por si mismas. La
humanidad es Divina en esencia. Cuando nace un nifio, él es naturalmente puro, pero a medida que
crece, empieza a acumular cada vez mas estas malas tendencias. Las malas tendencias son
fabricadas por ustedes mismos. Al final van a destruir su humanidad misma. No arruinen su
naturaleza humana. jCuan sagrada, cuan noble, cuan humilde y cuén valiosa es la humanidad! Y
esta noble humanidad es voluntariamente arruinada por ustedes. Nunca hagan dafio a otros por
culpa de sus deseos egoistas y codiciosos. Sean felices ante la felicidad de los demas. Sélo entonces
realizaran su humanidad. Habiendo nacido como hombres, no se vuelvan malos. La crueldad es la
naturaleza de los animales. Al herir a otros, pierden su humanidad y se vuelven bestias. Cuando
amenazan a otros, se vuelven bestias salvajes. Si son asustados por cualquiera, se vuelven presas
faciles. No son ni bestias cazadoras ni presas faciles. Son seres humanos. No le hagan dafio a nadie;
cultiven una actitud de felicidad en si mismos. Entonces seran doblemente felices. EIl Sefior dice

154



constantemente, jThathastu, Thathastu! (jQue asi sea!). Como lo deseen, asi sucederd. Si sus
intenciones son malvadas, resultara el mal. Si estan siempre llenos de buenas intenciones, ellas seran
igualmente bendecidas por Dios. Las consecuencias de todas sus acciones resultaran en reacciones.
Quizas no inmediatamente, pero definitivamente tarde o temprano. Por lo tanto, debemos siempre
vivir sin dafiar a otros o ser dafiados por otros, y asi llevar una vida bienaventurada. Pongan sus
conocimientos a buen uso. Den respeto y reciban respeto. Esto es verdadera humanidad. Amen 'y
sean amados en respuesta. Su educacion es con el fin de cultivar tales virtudes (...)

iEncarnaciones del Amor!

Pasen toda esta noche cantando el sagrado Nombre y difundan esta energia espiritual al
mundo en general. ¢Quién es Ishwara? El es todo penetrante. De la misma forma como el viento
sopla libremente en todas partes, asi también encontramos el principio de Tshwara penetrandolo todo.
Compartan su amor con todos y propaguen el Divino Nombre al mundo entero.

Discurso Divino
Las Imégenes son indicadores hacia la Divinidad
12 de Marzo 2002

El Amor y el desapego determinan el nivel evolutivo.
La Liberacion es desapegarse del cuerpo y la mente.
La Fusion es la identificacion con Dios.

La gente habla de la liberacion. ¢De qué se han de liberar? ¢De la
familia, riqueza o posesion? No. Liberarse de éstos es muy facil. La liberacion
debe ser el sentido de identificacién con el cuerpo. EIl cuerpo es s6lo un
instrumento, no su verdadero ser. El cuerpo es un don de Dios; no les pertenece
y deben protegerlo como un instrumento que les ha sido dado. Todo pertenece a
Dios; deben tratarlo como un dep6sito que se les ha confiado y no como una
propiedad. Por lo tanto, es su deber hacer un uso correcto del cuerpo y de los
sentidos.

El Eterno Conductor
Vol. XII. N°11-12
La Bienaventuranza de la Autorrealizacion

Ustedes son la Encarnacion de la Pureza, el Amor y la Bienaventuranza.

Deben negar la individualidad miserable y limitada que creen ustedes que son.

Son libres, pero aun asi creen que estan atrapados deambulando abatidos en la

prisién que imaginan que les tiene encarcelados. Perciban la verdad; es lo que

les hard libres. No son el cuerpo, la mente, el intelecto, el cerebro, el corazén o el
diminuto ego. Son el Absoluto Infinito Universal.

Pizarra Prashanti Nilayam

14 de diciembre de 2004

155



22. EL MOMENTO PRESENTE

Se ha hablado mucho de “vivir el presente” y pensamos que vivimos en el presente sin
una investigacion clara que nos permita saber de que se trata.

Vivir el presente es estar aqui — ahora (espacio — tiempo), sin pensamiento que nos
traslade a un pasado que ya se fue o a un futuro que puede llegar o no. Cuando nuestro
pensamiento se ocupa de estos menesteres no existimos 0 no estamos. En otras palabras, el
momento presente es lo Unico que podemaos vivir.

Con el objeto de analizar, matematicamente, un incidente o un proceso, es necesario
encontrar la simbologia que lo represente.

A nivel fisico, “un suceso ocurre en un punto particular del espacio y en un instante
especifico de tiempo”™. Por esta razén es cuadridimensional.

¢COmo expresar un suceso que ocurre en el presente? Cuando un suceso ocurre en el
momento presente, éste altera o modifica las condiciones que anteriormente regian. De esta
forma, si podemos detectar un cambio en las condiciones fisicas, de una manera instantanea,
podriamos decir que un suceso ocurre en el momento presente.  Asi, segun Hawking, S.
(1989), cuando una piedra golpea la superficie de un tanque en reposo, ésta ocasiona olas que
como circulos concéntricos van aumentando de radio conforme el tiempo transcurre, de esta
forma las condiciones fisicas son alteradas. En la Fig. 22.1 observamos esta condicién. Al
unir estos circulos, superficies bidimensionales, con lineas y asi conectar la dimension
temporal, obtenemos un cono (cono de luz) cuyo vértice representa el momento en que la
piedra hizo contacto con el agua (momento presente).

Olas en expansion

N\ 7
\ 4

~

\@/, Ws después
\ 4

TIEMPO Y z

\ 4 7
A D 1 segundgefespués
\\ //

La piedra golpea la superficie del agua

ESPACIO
Historia del Tiempo
Capitulo 2 Espacio y Tiempo

Fig. 22.1 Cono de Luz

*! Historia del Tiempo. Stephen W. Hawking

156



El momento presente, cuando se puede hacer algo, sera el mas sagrado de
los tiempos. El futuro no se puede ver porgue esta fuera del alcance de los ojos.
El pasado se ha ido y nada se puede hacer al respecto. Es asi que el momento
presente, en el que pueden cumplir con su deber, el servicio que le puedan
prestar a una persona que llegue hasta ustedes y aquel que llegue buscando

vuestro servicio, sera las tres mejores cosas que puedan encontrar.
Cursos de Verano
Vol. 2
El Presente es el mas Sagrado de todos los Tiempos.

En 1905 Einstein y Poincaré declararon lo siguiente:

Para cada suceso en el espacio — tiempo se puede construir un cono de
luz (el conjunto de todos los posibles caminos luminosos en el espacio — tiempo
emitidos en ese suceso) y dado que la velocidad de la luz es la misma para cada
suceso y en cada direccién, todos los conos de luz serdn idénticos y estaran
orientados en la misma direccion. La teoria también nos dice que nada puede
viajar més répido que la velocidad de la luz. Esto significa que el camino de
cualquier objeto a través del espacio y del tiempo debe estar representado por una
linea que cae dentro del cono de luz de cualquier suceso en ella (Fig. 22.2).

PERMITIDO
A LOS
CUERPOS
TIEMPO CON MASA

A

~
K PERMITIDO
/ AALALUZ

NO PERMITIDO

v

ESPACIO

Historia del Tiempo
Capitulo 2 Espacio y Tiempo

Fig. 22.2 Caminos en el Espacio y el Tiempo

157



Profundicemos un poco mas sobre el momento presente, para asi comprender su
significado.

Deepak Chopra (1996) en su libro Las Siete Leyes Espirituales del Exito, nos ilustra lo
que representa el pasado, el presente y el futuro.

El pasado, el presente y el futuro son propiedades de la consciencia. El
pasado es recuerdo, memorias; el futuro es expectacion; el presente es
conciencia. Por consiguiente, el tiempo es el movimiento del pensamiento.
Tanto el pasado como el futuro nacen en la imaginacién; solamente el presente,
que es conciencia, es real y es eterno. Lo es. Es la potencialidad para el mundo
del espacio y el tiempo, la materia y la energia. Es un campo eterno de
posibilidades que se experimenta a si mismo en forma de fuerzas abstractas,
tratese de la luz, el calor, la electricidad, el magnetismo o la gravedad. Estas
fuerzas no estan ni en el pasado ni en el futuro; sencillamente son.

5 La Ley de la Intencién y el Deseo

Aqui es importante aclarar que en el hombre existe dos tipos de conciencia, segun lo
referido por Nicoll: una adquirida y la otra Real. La conciencia adquirida es producto de las
circunstancias de la vida que nos toco vivir, es artificial. Mientras que la Conciencia Real, es
innata y la unica verdadera.

El hombre se funda en su honor, su tradicién, su patriotismo, etc., y todo
esto es conciencia adquirida, algo que le ensefiaron a creer, y tal hombre no es
capaz de un pensamiento individual directo respecto de su situacion actual, No
abandonara su conciencia adquirida, que es diversa en las diferentes naciones,
mientras que el Trabajo® ensefia que la Conciencia Real es la misma en cada
hombre y que a través de ella es posible el acuerdo.

Comentarios Psicologicos sobre Las Ensefianzas de Gurdjieff y Ouspensky.
Tomo Il

Comentarios sobre la conciencia adquirida

(17 de febrero de 1945)

La conciencia adquirida nos mantiene dormidos y parcializados, es comandada por los
diferentes yoes que se formaron a lo largo del tiempo, por el amor propio que a su vez se
funda en el miedo, donde no hay paz.

En cambio la Conciencia Real es una y la misma, en toda la humanidad, es comandada
por el Yo Real, que nos permitira hablar el mismo lenguaje y gozar de Amor y Paz.

Hay una sola raza: la raza de la humanidad
Hay un solo lenguaje: el lenguaje del corazon
Hay una sola religion: la religién del amor
Hay un solo Dios y es Omnipresente.

De esta forma, mientras permanezcamos en la conciencia adquirida, no vivimos en el
presente, sino en un mundo onirico.

Quiza sea una persona meritoria, una persona excelente, y sin embargo
internamente no es mas que una persona ficticia o algo que en la practica es lo

>2 Trabajo sobre si. (N. del A.)

158



mismo. Todo lo bueno que nuestro lado adquirido ha aprendido por la educacién

debe ser desalojado de esta base exterior y convertirse en una cosa genuina y

sincera que desea vivir, no meramente imitar, que desea ser y no meramente
fingir que es.

Comentarios Psicolégicos sobre Las Ensefianzas de Gurdjieff y Ouspensky.

Tomo I

Comentarios sobre la conciencia adquirida

(17 de febrero de 1945)

A continuacién, Swami nos indidca como en el hombre existen dos tipos de conciencia.
Una proveniente del Atma (Conciencia, no tiene forma) y la otra proveniente del cuerpo
(conciencia, tiene nombre y forma).

Los nombres y formas no tienen valor sin las virtudes eternas. El hombre sufre de
varios males, algunos internos y otros, externos. Un doctor puede curar los males externos. El
sentimiento atmico es el Unico remedio para todos los males internos. Deben hacer esfuerzos
por conocer el principio del Atma. EI Atma es un sinénimo por Brahman que no es otra cosa
gue la Conciencia (chaitanya) que permea cada ser humano. El hombre tiene un nombre y una
forma, pera esa Conciencia (chaitanya) no tiene forma. La conciencia que esta presente en el
cuerpo humano es llamada “conciencia”, pero la chaitanya todo penetrante es llamada
“estado de conciencia”. Cuando el hombre comprende el principio de la unidad en la
diversidad, la “conciencia” se transforma en “estado de conciencia”. A pesar de estar
provisto de ese sagrado poder, el hombre se deja engafiar por los caprichos del mundo (...)

En este mundo, sélo la verdad y la bondad permaneceran con nosotros por siempre. Su
valor no puede ser cuantificado. De modo que debemos esforzarnos por desarrollar la verdad
y la bondad en nosotros. No debemos anhelar nombre y fama.

Discurso Divino del 01 de enero de 2003
Esfuércense por la Unidad, la Pureza y la Divinidad

Recordando la idea de los conos de luz, podemos adaptarlo a los procesos de toma de
conciencia, que como suceso, ocurriendo en el presente, altera las condiciones generales del
individuo. De no haber cambio de conciencia todo permanece igual, asi como la superficie
del lago antes del choque de la piedra. De esta forma, la Fig. 22.2, se transforma y nos indica
ahora:

159



PERMITIDO A LOS

BUSCADORES
TIEMPO (Incertidumbre)
A ’
/4 PERMITIDO
‘___, ALDHARMA
d (Limite)
/I NO PERMITIDO
/! _--¥ (Edo. de Oscuridad)
II ”’/
CONCIENCIA

Choque Consciente

Fig. 22.3 Caminos de la conciencia y el Tiempo

Observando la Fig. 22.3, cuando ocurre un cambio de conciencia, se genera un cono de
luz, que nos dice que a medida que transcurre el tiempo, practicando el dharma, la conciencia
sigue creciendo. Este proceso se repite constantemente, cada vez que ocurre un cambio de
ella.

En el movimiento acelerado, la velocidad es proporcional al tiempo; por lo tanto,
podemos decir, en el mundo espiritual, que cuando se practica el dharma, el amor crece segun
el tiempo transcurre.

En este mismo sentido, aungue una persona haya nacido como un sudra
(trabajador manual), obtendra la calidad de brahmin a través de su esfuerzo
por refugiarse en Dios y la disciplina espiritual. Analogamente, aunque haya
nacido como brahmin, si la persona no establece ese ideal y no se esfuerza por

obtenerlo, se convertira en un sudra.
La Senda del Conocimiento
JAana Vahini
El Sefior esta al alcance de todos.

La conciencia adquirida tiene su nido o madriguera en la mente, de esta forma, si
abrimos su escondite la luz entra disolviéndola.

160



La mente no tiene identidad independiente propia. Representa un
conglomerado de deseos que brota de los impulsos. Una tela es, en esencia, un
atado de hilos. Los hilos, a su vez, basicamente son algodon. De manera
similar, los deseos nacen de impulsos basicos y la mente esta constituida por
estos deseos. En la misma forma en que la tela se desintegra cuando se le van
sacando los hilos, la mente puede ser destruida mediante la erradicacion de los
deseos.

Lluvias de Verano 1979. Vol 6
El control de la mente

¢Como podemos eliminar o desactivar al ejército de ocupacion que se ha apoderado de
los comandos de la mente? A través de las practicas espirituales, entre otras, la meditacion,
repeticion del nombre de Dios, hablar de las Glorias del Sefior, el servicio, lograremos
debilitar a este ejército y liberar a la mente de su dominio.

Si, la mente debe frenarse. En un cierto momento llegara a detenerse. Si
en la meditacién el deseo se orienta hacia la unién con Dios, la mente frenara
naturalmente. No cabe usar método alguno, ni fuerza alguna. EI deseo no
debera ser demasiado fuerte, ni demasiado impaciente. Incluso el deseo por
Dios puede ser demasiado impaciente, demasiado febril. Parte temprano,
conduce despacio y llega sano y salvo. Por una parte puede que sea demasiado
perezoso; a menudo se actlia de manera impaciente y luego uno se retrae; €so
tampoco es bueno. El proceso debe ser constante.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XVIII

Practicando la meditacion constantemente, la realidad interna ird haciéndose cada vez
mas fuerte desvaneciendo lo que no es real.

Por medio de la dhyana (meditacién) pueden darse cuenta de que Yo Soy
el residente en todos los corazones, el impulso, el motivo, la guia, la meta.
Anhelen esa visidn, esa conciencia, y hagan de ella su posesion inapreciable.

Mensajes de Sathya Sai
Vol VII

J. H.: Cuando se inquiere dentro de uno, se encuentra que “yo”, ese “yo”, y se
cree que ese “yo”, es lo mismo. Pero luego, me ha parecido que ese “yo”, no soy
yo en absoluto, sino que es Baba.

Correcto. “Yo” es Baba, no lo dudes. Tu y Baba son uno. No las
tendencias, el cardacter, etc., sino el “Tu” esencial y Baba son uno y el mismo.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

XXXI

El amor es la Unica experiencia directa (pratyaksha pramana) de la
divinidad en un ser humano. Si surge una pregunta acerca de donde esta Dios,
la respuesta inmediata es que Dios es amor y el amor es Dios. Similarmente, la
verdad es Dios. No hay nada mas grande que la verdad. No hay divinidad méas
alta que la verdad. La verdad es todopenetrante. Los paises pueden ser
diferentes, pero la verdad es una y Unica. No hay nada como una verdad

161



americana, una verdad japonesa, una verdad alemana, etcétera. EIl hacer tal
distincion es de la naturaleza de la gente de mente mezquina. No somos
mezquinos y malos. Somos personificaciones del infinito. EI hombre debe
siempre acordarse de que él es la personificacion de la verdad, la
personificacion del amor, la personificacion de la bienaventuranza, etcétera. El
hombre tiene una capacidad infinita de pensamientos espirituales y de emprender
una basqueda espiritual. Pero, ¢se da él cuenta de su verdadera naturaleza?
Discurso Divino del 01 de enero de 2003
Esfuércense por la Unidad, la Pureza y la Divinidad

162



REFLEXIONES

Mientras no estemos en el presente, permanecemos dormidos en un mundo de durmientes.
Asi, todo sucede y las guerras son su mejor ejemplo. Cuando despertemos ellas llegaran a su
fin.

La paz mundial sera posible cuando todas las personas del mundo
despierten a los hechos que gobiernan la vida universal y cuando se establezca
un sentir, de oracion, de corazén, de bondad, de amor y de unidad entre todos los
habitantes del mundo

Cursos de Verano
Vol. 2. Pag. 6

Los pensamientos que connotan deseos y odios, actian como escapes o fugas de energia que
debilitan la libre voluntad, donde el Principio de Incertidumbre reina.

Implementando la meditacion, como actividad diaria, conseguimos calmar los pensamientos,
logrando el contacto con la realidad interna y asi, nuestras actuaciones son comandadas por la
voluntad de Dios que posee libre albedrio.

El de vision firme estard siempre ocupado en la contemplacién y en la meditacion. Se le
llama “muni”, que significa sabio. Su intelecto es estable, porque los sentidos no lo acosan. Aqui
tiene que comprender un punto importante. La conquista de los sentidos es esencial para llevar a
cabo la practica espiritual; pero eso no es todo. En tanto que el mundo objetivo siga atrayendo a la
mente, no podra decirse que se ha alcanzado el éxito completo. Esa es la razén por la cual Krishna
dice: “jArjuna! Ejerce tu dominio sobre los sentidos y entonces ya no los temeras, pues se habran
convertido en serpientes sin colmillos”. Pero aun presentaran peligro los pensamientos y los
impulsos que te atraen hacia fuera. El deseo no tiene limites; nunca puede quedar saciado.

Asi es que, ademas del dominio de los sentidos, uno debe también ejercer dominio sobre la
mente. Esa es la sefial del que tiene la sabiduria firme. Si no se tiene este doble dominio, se trata de
un individuo sin sabiduria (sthithaprajfia). ¢Adonde va el primero? A la perdicion y a ninguna otra
parte.

El sendero ascendente y la etapa superior son para el de sabiduria firme. Con estas dos
maestrias, si la mente estd domada, bastard; no es necesario conquistar los sentidos externos. Si la
mente esta libre del apego por los objetos, entonces los sentidos, no teniendo nada a que asirse,
perecen de inanicién; tanto el amor como el odio dejan de existir por falta de alimento. Los lazos
con el mundo objetivo se cortan; aunque los sentidos pueden aln verse afectados por él. ¢Cdémo
puede algo mundano producir pesar o alegria a quien ha sido bendecido con la conciencia del Atma?

De la misma manera que las estrellas se hacen invisibles al salir el Sol, asi también, cuando
surge el sol del Conocimiento (Jfiana), el sufrimiento, la agitacion y la ignorancia se desvanecen.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo V

163



23. ESPECTRO DE EVOLUCION

Los atomos de hidrégeno por su extraordinaria sencillez (un solo electron en orbita),
constituyo la clave para descubrir los secretos de la estructura atdbmica. Para este despeje, no
fue el estudio de las propiedades fisicas y quimicas sino por el analisis de la energia emitida
por el atomo de hidrégeno cuando es excitado.

En el estudio del espectro de hidrogeno se comprobd, sorprendentemente, que se
formaban una serie de lineas correspondientes a una frecuencia emitida por los atomos de
hidrégeno (Fig. 23.1) en contraposicion al espectro de luz, la cual se evidencia como una
banda continua desde el rojo al violeta.

Cada linea de la Fig. 23.1 corresponde a una frecuencia de radiacion de la luz emitida
por los atomos de hidrogeno. Los espacios entre las lineas corresponden a intervalos de
frecuencia donde el &tomo de hidrdgeno no emite luz.

Region de muchas lineas con espaciado
muy pequefio (no se muestra)
limite 105292
109679 97492 82259
102823
] ] ]
110000 100000 90000 80000
v em™

www. google.com
Fig. 23.1
Espectro de &tomos de hidrogenos

En sucesivos estudios desde los trabajos de J.J. Balmer (1884) hasta los de Rydberg,
disponiendo de mayores recursos espectroscopicos, establecié una relacion matematica para

determinar las frecuencias de esas lineas. Esta relacion matematica es conocida como la
ecuacion de Rydberg:

u = frecuencia

k = constante

n, = nivel energético 1

n, = nivel energético 2

n, Y n, son nimeros enteros, siendo n, > n,

164



Los espectros de linea nos demuestran que un &tomo no emite paquetes de energia de
cualquier tamarfio, sino de cuantos de energia especifica. De esta forma no existen dos
elementos que den espectros de lineas idénticas.

Al elevar al cuadrado la ecuacién de la Evolucién, tenemos:

El factor a® es una constante (el amor de Brahma no cambia, es constante), por lo tanto,
podemos reemplazar este factor por la constante k y tenemos:

1 1
y2 b2

E? =k

Como podemos observar, el segundo miembro de la anterior ecuacion es idéntico a la
ecuacion de Rydberg (Ec. 23.1), considerando, como en realidad es, ay y a b como niveles
energeéticos, por lo tanto, podemos reescribirla de la siguiente manera:

e
y2 b2
Ec. 23.2

La ecuacion Ec. 23.2 nos indica que la Evolucion es frecuencia, es energia. Asi
mismo, en el camino evolutivo, el devoto se comporta, energéticamente, como un atomo de
hidrégeno, donde se mantiene en un determinado nivel de energia o frecuencia (conciencia),
segun el modelo propuesto por Bohr.

No solo éste, otros tres tipos de lingams emergeran en otros Shivaratris: uno
referido a la materializacion o cuerpo (Bhur), otro referido a la vibracién
(Bhuvah) y un tercero referido a la radiacién (Suvaha). Con frecuencia yo digo
gue ustedes no son uno, sino tres: el que ustedes piensan que son (el cuerpo
fisico), el que los otros piensan que usted son (el cuerpo mental) y el que
verdaderamente son (Atma)...

Comprendan que el amor es Atma y el Atma es Amor.
Articulo extraido de la revista Sai Baba Magazine
http://www.saibabamag.com

165



Desde el punto de vista energético, podemos decir en relacion a la evolucion de un
devoto:

e Cuando el devoto se mantiene en un nivel evolutivo no gana ni pierde
energia.

e Cuando un electron o el devoto salta de una Orbita a otra o de un nivel de
conciencia a otro, capta o libera energia bajo la forma de porciones
elementales llamadas cuantos de energia o fotones.

e Cuando el devoto salta de una 6rbita mayor a una menor, es decir, cuando
pierde apegos, emite energia en forma de radiacion (luz), al igual que el
electrén cuando pasa de una Orbita de mayor energia a una menor.

e Mientras mayor sea la cantidad de apegos, mayor sera su orbital y mas lejos
se encuentra del amor, al igual que el aomo, el cual, a mayor nimero
cuéntico, mas lejos se encuentra del nucleo.

e Cada orbita tiene una energia asociada. En el area espiritual, la méas externa
es la de mayor energia condensada en apegos.

electron
devoto

_ o NUCLEO
Orbitales energéticos DIOS

Fig. 23.2

— Baba, en una ocasién dijiste que uno debia ser el actor principal en su propio drama y no un
actor secundario en la obra de otro. ¢Qué significa exactamente, Sefior?

— Qué tu obligacién como ser humano es alcanzar sélo tu destino. Eso tiene que ver de manera
directa con la autonomia que todos necesitan lograr para brindar al mundo esa expresion del todo
original que deriva del respeto por tu identidad, que debe partir ante todo de ti misma.

Nadie en el mundo va a darte tu lugar si ti no lo ocupas primero. Al que elige con firmeza su
papel nadie dicta el libreto ni le sefiala cuando debe entrar o salir; so6lo el Sefior es el Director de la
obra.

No importa tanto en realidad si eres un actor secundario en la obra de otros, lo esencial es que
seas el actor principal en la tuya, y también en la medida de tu vinculo con Dios, participe de la
redaccion del libreto.

Es irrelevante el tiempo asignado a tu papel, siempre sera el necesario para que tu participacion
en el plan del Supremo sea la esperada, pero cuida de no equivocarte de escenario: el tuyo es aquél
en el que se juega tu suerte, no la de otro, por apasionante que puedan parecer los libretos ajenos.

166



Esto que te ensefio tiene que ver con la eleccion consciente de tu libertad en todos los niveles, que
te llevara siempre a negarte a la aceptacion de ese papel que muchos asumen para descansar de sus
obligaciones: el de victima.

Indaga profundamente en tu interior cudl es tu sino, cuéles son tus talentos, cuéles los lenguajes
con los que ansias expresarte, y luego actia. No te limites a una sola forma de expresién, emprende
la aventura de descubrir de cuantos modos puedes llegar a los demés con tu mensaje. Cada conducta
es una forma de manifestacion, no te limites al desempefio de un Unico papel en tu vida. Cambia,
amplia tu experiencia, pruébate en cosas nuevas, ensaya algo distinto en tu casa, en tu trabajo, en tus
pasatiempos, en la forma de vincularte con los demas, en la busqueda de Dios y en el modo de amar a
los que amas. No permitas que el miedo, los prejuicios, la moda, la rutina o la presién de los demas
aplaquen esa potencia creadora que habita en tu interior, exprésate y no te justifiques, no expliques,
no argumentes. Obra que, por cada uno que critica en voz alta, existen diez hermanos silenciosos que
crecen con tu ejemplo y a quienes tu coraje impulsa a buscar en si mismos la fuerza que te anima.

Existe una verdad en ti, debe ser develada y transformada en accion. Esa verdad se refiere a tu
esencia y a las caracteristicas peculiares que te identifican. Dios decidi6 que tu persona fuera Unica,
original, nunca repetida; debes dar cuenta de eso ante el Sefior. A cada uno de ustedes le compete
manifestar la riqueza infinita de la Creacion desarrollando lo que de distinto les otorgd el Supremo,
quien a través de esa singularidad elige manifestar Su propia gloria.

Eres la Gnica oportunidad que tiene el Mundo de contar con alguien como td.

Cuando el Maestro Llama
Tercera Parte

Cada quien tiene que trabajar para su propia salvacion y a través del
ejemplo inducir a los demas a hacer lo mismo.

167



24. EL CAMPO

Para practicar un juego o un deporte es necesario contar con un campo. De igual forma
para el desarrollo de nuestro karma se requiere contar con un campo para su manifestacion.
¢Donde esta nuestro campo?, ¢cuéles son sus limites?

Arjuna pregunto entonces: “Oh Sefior, Tu con frecuencia mencionas a la Naturaleza (Prakriti) y
al disfrutador (purusha). Estoy ansioso por saber exactamente qué es la Naturaleza (Prakriti), cuéles
son sus caracteristicas, cudl es precisamente su naturaleza”. Krishna contesto a esta pregunta de una
manera sencilla, facil de comprender: “jArjuna! La Naturaleza (Prakriti) tiene ademas otro nombre.
Se le llama campo o kshetra. Prakriti significa este mundo (prapancha) compuesto de los cinco
elementos. Hay dos entidades en esta Naturaleza (prapancha o prakriti); una es inerte (jada) y la
otra activa, la conciencia (chaitanya), es decir, una es lo visto y la otra es el que ve; el conocedor es
el ‘yo’ (aham), lo conocido es el ‘esto’ (idam).

“Prakriti o la Naturaleza es la suma de los atributos o caracteristicas. Los gunas: tamas (la
ilusion), rajas (el pesar) y satva (la alegria) son los atributos de la Naturaleza. La Naturaleza no es
sino el cambio y la combinacién de estos tres gunas. De modo que también son los atributos del
hacedor y del disfrutador.” (...)

“De la misma manera que el labrador conoce la naturaleza y las caracteristicas de su campo, el
cuidador del ‘campo’ o individuo tiene que conocer la naturaleza y cualidades de su cuerpo. Quien
conoce el campo o cuerpo, sus excelencias y sus deficiencias, ése es el conocedor (kshetrajfia).
Aquello que carece de ese conocimiento, la cosa material inerte, ese es el campo (kshetra).”

“iKrishna!, pregunté Arjuna, “;de qué sirve conocer estas dos entidades, el campo y el
conocedor del campo?” Krishna sonrio y dijo: “;Qué pregunta tan tonta! Al inquirir y conocer la
naturaleza del campo, el propio pesar queda destruido. Conociendo la naturaleza del conocedor se
adquiere felicidad. Esta felicidad se denomina también Liberacion” (moksha).

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XXII

El cuerpo humano ha sido obtenido como recompensa por muchas vidas de actividad meritoria.
Es apreciado como un bote que nos puede ayudar a cruzar el océano del cambio, samsara, asi que
tiene que ser atendido con agradecida reverencia. El Bhagavad Gita llama al cuerpo “kshetra”, que
significa campo. Uno puede sembrar santidad y recoger la cosecha, o sembrar pecado y sufrir. Elijan
el cultivo que necesitan antes de echar las semillas. Kshetra también significa “toda la tierra”. Otro
importante significado de la palabra es “un lugar sagrado”. Decimos, “kasi-kshetra”, “Prayaga-
kshetra”, etcétera, para indicar que estos lugares son sagrados. El cuerpo es también un kshetra, ya
que es un templo donde Dios reside y donde es adorado con pensamientos, palabras y acciones. El
templo debe ser purificado y permanecer saludable y puro. La pureza debe ser preservada y
promovida no mediante multiples bafios o evitando contacto con otros sefialados como intocables.
Ustedes no pueden ser puros mediante la observancia del tabu superficial “no toques”. El cuerpo
puede estar limpio si es lavado con agua, el hablar puede ser limpio si esta saturado de verdad, la
vida puede ser purificada si es santificada por la austeridad, al intelecto se le puede quitar las
manchas a través de jfiana. Sobre todo, en ustedes debe existir la conviccion de que no son el cuerpo,
que sélo son un residente del cuerpo. Si se identifican con el cuerpo que llevan consigo, estan
invitando a que el dolor y el sufrimiento los abrumen en vez de llamar a la alegria y la paz que estan
esperando para bendecirlos.

Ahora veamos los sentidos, los indriyas. Se les conoce como mathras, que significa
“medida”, porque cada sentido tiene la capacidad de conocer cierta “medida” de experiencia. Un
plato de dal debe tener un poco de sal para hacerlo sabroso, la lengua lo prueba y emite su juicio
sobre si la cantidad de sal es demasiada, 0 muy poca o si estd en lo justo. “Esta cara es bonita pero

168



la nariz estd un poco desviada”, sefiala el ojo; “esta cancion es dulce, pero esa otra es horrible”,
declara el oido. Mathra también significa limite. Cada 6rgano de los sentidos tiene que ser usado con
la conciencia de sus limites. Mas alla del limite se vuelve un abuso, un sacrilegio de un instrumento
otorgado por Dios. Por ejemplo, legitimamente la nariz debe ser usada para respirar y para el
disfrute de la fragancia, pero muchos la impregnan de rapé y degradan su verdadero propdsito. La
lengua es contaminada al ser usada para comer alimentos rajasicos y tamasicos y para tragar
intoxicantes que degradan al hombre. Asi, todos los drganos de los sentidos son arruinados por el
hombre a través del uso inadecuado o ilegitimo. Las consecuencias que originan en el hombre son la
angustia mental y la enfermedad fisica.

El cuerpo es un compuesto inerte de materia, pero crece, se debilita y decae, todo a causa de una
conciencia que opera adentro. De otra manera, un cimulo inerte de materia sufre cambio solamente
mediante la adicidn o disminucion a través de agentes externos.

Después, la mente. “La mente es aquello que recuerda y reflexiona”: mananam manah. Esta
actividad mental da como resultado la formulacion de resoluciones o su disolucion, sankalpa y
vikalpa. La mente tiene como base la afirmacién y negacion, sankalpa y vikalpa. No existe separada
de éstos. Siempre esta involucrada con ellos, hasta que el suefio detiene toda su actividad. Algunas
veces, cuando la determinacion (sankalpa) detras de la resolucion se vuelve demasiado fuerte, la
mente sobrepasa sus limites y el hombre enloquece...

El Budhi debe someter a escrutinio todos lo deseos de la mente. Sélo cuando esta iluminado por
el esplendor del Atma puede el budhi sefialar a los sentidos, a través de la mente, el curso de la
accion. Las calamidades suceden sdlo cuando el budhi no est alerta o cuando es burlado por la
mente. Dejen que el budhi se tome todo el tiempo que necesite para analizar los pro y los contras Las
prisas causan desperdicios, el desperdicio ocasiona preocupacién; asi que nunca se apresuren

Mensajes de Sathya Sai
Volumen X
48. La Tarea mas Sagrada

Siguiendo la descripcién expuesta en el Gita de Jack Hawley, rectificAndolo con el
Gita de Sai Baba y otros mensajes, podemos decir que la mente individual recibe los mensajes
del campo a través de los diez sentidos®, los procesa dando un tipo de sensacion o de
experiencia mental, para luego contactar con el intelecto, el cual discrimina lo real de lo irreal.
Del Budhi, proviene el ego, el principio de individualizacién, nos da la impresion de
percibirnos como una identidad separada. Por Gltimo la mente organiza la materia (amor en
potencia) como: tierra, agua, fuego y aire.

En el nivel mas alto se encuentra la Mente Universal, compuesta de Consciencia y el
Conocedor, la cual se encuentra en otra dimension fuera del espacio y el tiempo, es decir no
sujeta a las leyes universales de la dualidad y de los gunas.

Krishna replico: “jArjuna! El cuerpo esta asociado con los gunas o
atributos tamas, rajas, satva; asi, el individuo, en contacto con aquél, se
identifica con el cuerpo e imagina que estd experimentando pesar y
alegria, que son las consecuencias de los gunas. EIl Ser Interno (Purusha)
0 conocedor no tiene relacion verdadera con los gunas; es s6lo un testigo.
Cuando el hierro se pone en contacto con el fuego, adquiere el poder de
qguemar; pero no es el hierro lo que quema; es el fuego. Por su contacto

53 Organos de percepcién: oido, tacto, vista, gusto y olfato. Organos de la accién: cuerdas vocales, manos,
pies, érganos reproductgivos y 6rganos excretorios.

169



con la naturaleza, el Ser o morador interno (Purusha) aparece como el

hacedor y el experimentador.
El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XXII

El campo esté contenido en el Atma o Amor y, de esta forma, todo es Amor: La mente
bifurca el amor en Materia y Energia, en amor potencial y en amor en accion.

EL CAMPO ES EL ESTADO DE CONSCIENCIA DE LA PROPIA
MANIFESTACION, LIMITADO POR EL NIVEL EVOLUTIVO O
EMOCIONAL, TEJIDO POR LOS TRES HILOS DE LOS GUNAS Y
COMPUESTO DE MENTE, ENERGIA Y MATERIA.

24.1 Las Leyes de la Manifestacion

Las Leyes de la Manifestacion, pueden ser definidas teniendo como referencia
las leyes de la Termodindmica. De esta forma el amor toma las mismas
caracteristicas de la energia, la cual, llegaria a su frecuencia infinita en la union
con Brahman.

PRIMERA LEY

EL AMOR NO SE CREA NI SE DESTRUYE, SOLO SE
BIFURCA EN AMOR POTENCIAL (APEGOS) Y
AMOR MUNDANO (AMOR EGOISTA)

iEncarnaciones de Amor!

La leyenda dice que cuando Shiva, para salvar al mundo, se bebid el veneno (Haalahala), El
perdié la conciencia y se cayd y el calor resultante afecté al mundo, entonces para enfriar al mundo,
Shiva cre6 los Himalayas, luego los coloc6 en su estomago y estos absorbieron todo el calor de su
cuerpo y El se levantd. Este evento est4 siendo celebrado como Shivaratri. Esta es sélo una
interpretacion mundana. Verdaderamente hablando, el mundo entero esta contenido dentro de El,
esta Divinidad ni ha nacido ni ha muerto. El cuerpo puede experimentar cambios, pero el principio
divino sigue siendo el mismo, permanece inalterable. EI amor nunca experimenta ningun cambio,
permanece siempre como amor. La cualidad del azlicar es ser dulce, no cambia si se le agrega café,
té, agua o pudin de arroz. Esto que permanece inalterable es el Ser (Sath). Este ser (Sath) esta dentro
de ustedes. EIl amor es su dulzura.

Tienen que volver ese amor hacia Dios (Visweswara) pero no hacia los Vishayas. Sath o el Ser
puede ser comparado con el azucar. Chith (Chaithanaya) al agua. Cuando el azlcar es agregado al
agua se convierte en jarabe; de la misma forma, cuando se mezclan Sath y Chith, el resultado es dicha
(Ananda).

El Sath estd asociado con el Atma y Chith con el cuerpo. El atma es Purusha y el cuerpo es
Prakriti (principio femenino). La union de Purusha y Prakriti es la vida humana. Asi que cada ser
humano es considerado como Ardhanaareeshwara (Androgino). El principio de Shiva (Sivathatwa)
ensefia la unidad de Prakriti y Purusha. Olvidando este principio, el hombre considera que el cuerpo

170



fisico estd hecho s6lo de sangre, carne y materias fecales. No hay duda de que posee estos
componentes, pero no debemos olvidar el hecho de que la divinidad permea ese cuerpo.

DIVINO DISCURSO DEL MAHASHIVARATRI

15 de Febrero de 1999

EL PRINCIPIO DE HIRANYAGARBHA

SEGUNDA LEY

EN EL UNIVERSO DUAL ES IMPOSIBLE
CONVERTIR TODA LA ENERGIA REPRESADA EN APEGOS
EN AMOR DIVINO

Toda la Energia Potencial que creo el universo particular se transforma en
energia cinética cuando el devoto llega a tener el solo deseo de fundirse con Dios,
en ese momento alcanza el Estado de Sabiduria y no le es posible llegar a la
velocidad de la luz o al Amor de Brahma, como lo demuestra la Teoria de la
Relatividad.

En la conversion del apego en amor, se puede decir que existen “pérdidas”
de energia o, mejor dicho, energias que se desvian para otros procesos mentales vy,
por lo tanto, no son empleadas en la transformacion.

“Los tres gunas, satva, rajas y tamas, sufren varios cambios, combinaciones y modificaciones,
y se manifiestas como toda esta Creacion, este Universo, esta Naturaleza (Prakriti). Por lo tanto, la
Naturaleza esta sujeta a cambios; no es fija ni verdadera. Pero el Atma es la conciencia (chaitanga)
que es fulgor puro; por eso no esta expuesta a manchas ni a modificaciones. El cuerpo es Naturaleza
(Prakriti); el intelecto (Budhi) y la mente (manas) también pertenecen a la Naturaleza y por esta
razon también difieren segun el grado de exceso o falta en uno u otro de los gunas...

Cualquiera de estos tres gunas hace a la persona incapaz de realizar la méas elevada
Realidad, que libera al individuo fusionandolo con lo universal. Puesto que la persona esta inmersa
en la Naturaleza, cree que esta experimentando los gunas que constituyen la Naturaleza. Pero eso es
una ilusion, y para destruir esa ilusion se hace necesario inquirir sobre la calidad y las
caracteristicas del campo (kshetra) o Naturaleza. Para el principiante y el aspirante, la investigacion
del Conocimiento y de lo conocido es esencial; pero el sabio (jfiani) tiene que prestar mas atencién a
estos gunas. Lo conocido es la realidad, la experiencia de la divinidad base de todo.”

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XXII1

iEncarnaciones del Amor!

Abandonen la ignorancia, enciendan la lampara de la sabiduria en ustedes y findanse al fin
con Dios. Este es el mensaje de Swami para ustedes en el dia de hoy. Desarrollen amor. S6lo por
medio del amor pueden eliminar la mente; s6lo a traves del amor pueden curarse de toda enfermedad.
S6lo el amor puede erradicar las malas cualidades que hay en ustedes. Asi que amen a todos. Amen al
corazén, no al cuerpo fisico. Amen la divinidad que esta instalada en su corazon. Cuerpo, mente,
intelecto y sentidos son s6lo instrumentos, ustedes son los amos. Asi que controlen su mente y sean el
maestro de la mente. Nunca se conviertan en esclavos de la mente.

171



Contemplen la divinidad de dia y de noche. S6lo eso puede originar su transformacion. Pueden cantar

cualquier nombre, contemplar cualquier forma, pero comprendan la verdad de que Dios es uno y sélo
uno.

Discurso Divino

Julio 16 de 2000

Dia de Gurd Purnima

TERCERA LEY

MIENTRAS EXISTA IDENTIFICACION CON LA
MENTE Y CON EL CUERPO, NO ES POSIBLE INGRESAR AL
CAMPO UNIFICADO

En el momento de la lluminacion, no existe identificacion con la mente ni
con los sentidos (el cuerpo), se ha trascendido todos los karmas, y al no existir ego
Ilegamos a moksha o a la liberacion de las leyes del universo e ingresamos al
campo unificado.

Se puede decir que el CAMPO UNIFICADO es el Amor, el cual se
manifiesta como DEVOCION Y SERVICIO.

La mera extirpacién del odio de nuestro corazén no nos asegurara la
Bienaventuranza. También hay que cultivar el Amor. Equivale a decir:
desenraizar el odio y plantar el Amor. Si la ausencia de odio asegurara la
devocién, entonces el cerro y el monticulo, el arbol y las ramas, el lodo y la
montafia la tendrian, pues ¢a qué odian éstos? Ellos no tienen aversiones. Pero
por esa sola razdn, ¢acaso le atribuimos devocion a ellos? Por supuesto que no,
pues eso seria absurdo. EIl devoto tiene primero que estar libre de odio y lleno de
amor. Ademas, su amor tiene que expresarse como servicio al afligido y sufriente,
declaré Gopala.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XXII

172



REFLEXIONES

Al igual que los espectros de los atomos, no existen dos devotos que posean el mismo
nivel de energia y de esta forma el mismo tamafio de sus campos. Comparando los niveles de
conciencia con las Orbitas descritas por los planetas en el Sistema Solar, los planetas mas cerca
del Sol poseen mayor velocidad en su trayectoria. Esto nos quiere decir que a medida que el
devoto esté mas proximo al contacto con Dios su frecuencia espiritual es mayor.

Velocidad orbital media
(traslacion alrededor del Sol)

Planetas del
Sistema Solar

| Mercurio  |47,87 |172.341
| Venus  [3502[126.077
| Tierra  |29,50 |106.200
| Marte |24,13| 86.871
| Japiter  |13,07| 47.051
|
|
|

Km/s | Km/h

Saturno | 9,67 | 34.821

Urano | 6,84 24.619
Neptuno | 548 | 19.720

Velocidad de los planetas del Sistema Solar.
De Wikipedia, la enciclopedia libre

Cada devoto tiene su propio espectro de emision y absorcion energética. Esto sirve
para identificarlo y conocer de su existencia. De esta forma, el espectro de energia esta en
correspondencia con su nivel evolutivo.

- ¢Con qué finalidad producis Tus milagros, Baba?

- Con el propdsito de que abran los ojos, con el objetivo de que despierten y
adviertan el mensaje escrito en esa Tarjeta de Presentacion que les ofrece el
Avatar.

- ¢Quéeslo que alli se lee, Swami?

- El mensaje dice “hay algo mas alld; miren, observen, reflexionen: si ante
ustedes se despliega un milagro, éste no es tan sélo la muestra del poder del
Maestro, es sobre todo la evidencia de que existen otros niveles, otros puntos de
vista, otras realidades. Hay otra cosa mas alld, desciibranla”. Esto s 1o que

esta escrito en Mi tarjeta.
Cuando el Maestro Llama
Segunda Parte

173


http://es.wikipedia.org/wiki/Velocidad_orbital
http://es.wikipedia.org/wiki/Traslaci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Sol
http://es.wikipedia.org/wiki/Planeta
http://es.wikipedia.org/wiki/Sistema_Solar
http://es.wikipedia.org/wiki/Mercurio_(planeta)
http://es.wikipedia.org/wiki/Venus_(planeta)
http://es.wikipedia.org/wiki/Tierra_(planeta)
http://es.wikipedia.org/wiki/Marte_(planeta)
http://es.wikipedia.org/wiki/J%C3%BApiter_(planeta)
http://es.wikipedia.org/wiki/Saturno_(planeta)
http://es.wikipedia.org/wiki/Urano_(planeta)
http://es.wikipedia.org/wiki/Neptuno_(planeta)

En el desarrollo de las actividades con otras personas, es necesario definir o delimitar
un campo para poder jugar. En las instituciones se requieren reglas o reglamentos con el
objeto de sistematizar las interrelaciones para lograr un trabajo productivo y eficaz, asi mismo
en las relaciones matrimoniales. Sin embargo, es de hacer notar, mientras no se logre la
unidad de propdsito espiritual, cada quien permanece en su campo empleando energias hacia
objetivos particulares.

“;Krishna! Sin los cinco elementos nada puede existir en este mundo, ;no

es asi? Entonces, jcomo puedo negarlos? La existencia estad ligada a ellos.”
“Puesto que aceptas los cinco elementos, tienes que aceptar también la
quintuple proliferacién de cada elemento, que hace un total de veinticinco
principios (tattvas). Solamente cuatro elementos, la tierra, el agua, el fuego y el
aire son evidentes y perceptibles; pero el éter o cielo es la base para todos ellos.
Asi también, la mente (manas), el intelecto (budhi), la conciencia (chittam) y el ego
o ‘yo’ (ahamkara), son conocidos por la experiencia; pero la conciencia interna
(antahkarana) que es su base, s6lo puede ser inferida. Todas las cosas de que
somos conscientes no son sino manifestaciones de algo de lo cual no estamos
conscientes. Derivan su fuerza y apoyo de lo invisible. Esta base no percibida y

de la que tl no te das cuenta, soy Yo mismo, el Alma. Todo est4 basado en Mi.
El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XXV

174



25. EL CAMPO DE FUERZA DEL UNIVERSO

Si dos esferas cargadas positivamente, A y B, estan separadas por una distancia r, entre
ellas se origina una fuerza de repulsion F. Esta fuerza es del tipo accion a distancia y se
manifiesta sin que exista contacto fisico entre ellas.

A B

r
Fig 25.1

Nadie sabe por qué es esto posible; es un hecho experimental que los
cuerpos cargados se comportan de este modo. Resulta util, sin embargo,
imaginar que cada uno de los cuerpos cargados modifica las propiedades del
espacio que lo rodea, de modo que éstas difieren en algo, sea lo que fuere, de las
correspondientes a dicho espacio cuando no estaban presentes los cuerpos
cargados.

Electricidad y Magnetismo
Fundamentos de Fisica
Capitulo Il. Campo Eléctrico

Supongamos que quitamos el cuerpo B y sefialamos por P el punto que antes ocupaba B.

A

Fig 25.2

Se dice que el cuerpo cargado A produce un campo eléctrico en el punto P y si
colocamos el cuerpo cargado B en el punto P, se puede decir que una fuerza F es ejercida
sobre B por el campo y no por el cuerpo A directamente.

Se dice que existe un campo eléctrico en un punto si sobre un cuerpo cargado colocado
en dicho punto se ejerce una fuerza de origen eléctrico.

175



Puesto que la fuerza es una magnitud vectorial, el campo eléctrico es
también una magnitud vectorial, que tiene a la vez direccion y médulo. El valor
del campo en cualquier punto, representado por E, se define como el cociente
obtenido al dividir la fuerza F ejercida sobre un cuerpo de prueba colocado en el
punto, por la cantidad de carga ¢’ del cuerpo de prueba:

-F
q
Ec. 25.1

En otras palabras, el valor de un campo eléctrico es la fuerza por unidad

de carga.
Electricidad y Magnetismo
Fundamentos de Fisica
Capitulo Il. Campo Eléctrico

Los conceptos anteriormente expuestos del campo eléctrico pueden ser adaptados al
campo espiritual al comprobar que en un punto del sendero evolutivo, se genera un campo
definido por el cociente obtenido al dividir el amor desarrollado por el individuo (x) por la
cantidad de apego (y) que almacena. De esta forma, como se indicé para la Ec. 25.1, la
evolucion es el amor por unidad de apego (Ec. 15.1).

El campo eléctrico se expresa igual que la Evolucion y su comportamiento es el mismo
en el Campo del Universo; asi que todas las propiedades del campo eléctrico son aplicables o
se cumplen en el campo definido por el lingam (universo).

“Cualquiera que sea el nombre, cualquiera la forma de la adoracion, Yo soy el que recibe
puesto que soy la meta de todos. Soy el Gnico; no hay otro. Yo mismo me convierto en el adorado, a
través de Mis multiples Nombres y Formas. No sélo esto; Yo soy el fruto de todas las acciones, el
otorgador del fruto, la base, el apuntador, el promotor, de todo. ¢Para qué volver a contar y a repetir
esto? Soy la fuerza de que esta detras del nacimiento, de la existencia, de la muerte y de toda cosa y
de toda vida. Soy la causa sin nacimiento y sin muerte.

“Realizame a Mi que soy la causa primordial, eso es en verdad Liberacion. Aquel que
alcanza esta Liberacién es un liberado aun en vida (jivanmuktha). Por lo tanto, Arjuna, hay alguien
gue anhela lograr la Liberacion (convertirse en jivanmuktha), tiene que seguir algunas disciplinas
sencillas. Es decir, tiene que erradicar completamente el apego al cuerpo.”

Al escuchar esto, Arjuna interrumpio diciendo: “;Krishna! ;Te refieres a esta prdctica
espiritual (sadhana) de completo despego como una disciplina sencilla? ¢Es tan facil de practicar?
Hasta los ascetas perfectos lo encuentran dificil jy Tu lo recomiendas tan a la ligera a gente como yo!
Hablas de ella como si se tratara de una tarea muy sencilla; pero eso me parece un Empefio
formidable. Siento que me estés poniendo a prueba con tales sugerencias. ¢Puedo alguna vez lograr
ese estado? ,;Puedo obtener la Liberacion? No tengo ninguna esperanza’. Asi dijo Arjuna y se sento
desalentado.

Krishna observaba como paulatinamente perdia el valor. Se acerc y dandole unas palmadas
en el hombro para tranquilizarlo le dijo: “Arjuna, no necesitas asombrarte y desesperante tan sélo
por eso. No, nadie obtiene la fe en cuanto oye hablar de ella. Uno tiene que adentrarse en ella con
ayuda de la razon; entonces se vera que esta disciplina no es tan dificil como se le considera. Para
volverse completamente despegado no es necesario dejarse crecer el pelo, vestir tanicas color ocre,

176



no torturar el cuerpo hasta convertirlo en un esqueleto. Es suficiente ejecutar todo acto como
dedicado al Sefior, sin ningun deseo. Este es el secreto de la Liberacion.

“El desemperiar todas las actividades de esta manera no es dificil. Solo que se debe tener fe
constante y sinceridad. Por supuesto, éstas son esenciales para cualquier clase de actividad y, asi,

puedes darte cuenta de que son indispensables también para la actividad espiritual.”
El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVIII

25.1 Lineas de Fuerza

Las lineas de fuerza fue un concepto introducido por Michael Faraday
(1791 — 1867) para representar los campos magnéticos y eléctricos. Estas son
lineas imaginarias que parten de la carga positiva y llegan a la negativa. La
tangente a estas lineas indica la direccion del campo en cada punto (Fig. 25.3).
En la Fig. 25.4 se indican las lineas de fuerza que rodea a una carga positiva,
dos cargas iguales (una positiva y la otra negativa) y dos cargas positivas iguales.

Campoenel puntoQ Eo

Ep

Campo en el punto P

™ Linea de fuerza

Fig 25.3
Lineas de fuerza

177



N\ \| ; ' tl i f £
LA NNV E
[/ / \ \\
S N\
T RN /$ T
\y V\‘ /’ ,"’ “\
/l \I \ "/ ‘I‘ I Y
Z IV VN
I 7&)—__— -
Fig. 25.4

Campo Eléctrico
Figuras 21 y 22, tomadas de: Sears, F. Fundamentos de Fisica Il.
Electricidad y Magnetismo

El dipolo, cargas iguales con signo contrario, indicado en la Fig. 25.4
(b), representa exactamente la connotacion de fuerzas evidenciadas en el universo,
donde las carga positiva (Shiva) y la negativa (Shakti) se ubican en los polos del
lingam. De esta forma, el universo entero esta impregnado por las lineas de fuerza
originadas por el Campo del Amor de Dios (Fig. 25.5).

178



Fig 25.5
Campo del Amor o Campo del Universo

iEncarnaciones de Amor!

La tierra entera estd saturada de poder magnético. Todos los seres vivientes y objetos
presentes sobre esta tierra también tienen este poder magnético. Los rios que fluyen, el viento que
sopla, las flores que florecen, todo estd dotado de poder magnético. Los rios fluyen en la tierra
debido a ese poder magnético. El poder magnético lo penetra todo.

La gente con devocion (bhakti) y fe (prapatti) visita los templos, que tienen el poder
magnético. Las flores y las frutas que la gente ofrece con devocion en los templos también tienen este
poder magnético. Al reunirse miles de devotos aqui, nuestro Mandir esta lleno de poder magnético.
El poder magnético que todo lo penetra resplandece con mayor brillantez en este Mandir. Este poder
magnético esta siempre en aumento ya que hay un flujo continuo de devotos.

Hasta un clavo de hierro se imanta debido a su asociacion con el iman. De una manera
similar, las personas que visitan el Mandir se llenan de poder magnético. Solo debido al poder
magnético de los devotos el Mandir se carga de enormes poderes. Cada individuo esta lleno de poder
magnético de la cabeza a los pies, pero el hombre no toma conciencia de su potencial innato y visita
los templos para obtener bendiciones y gracia. No se obtiene ningln poder especial de los templos.
Lo que se obtiene es solo el reflejo del propio poder magnético. La gente visita diversos centros de
peregrinaje como Tirupati, Haridwar, Rishikesh, y otros. El poder que esta presente en los centros de
peregrinaje se debe Unicamente al poder de la devocién y de la fe que los peregrinos llevan en sus
corazones (...)

Swami no siente ningun dolor en el momento de la emergencia del lingam. No lo considero
un sufrimiento (badha). Estoy feliz de impartirles una ensefianza (bodha) a tantisimos de ustedes.
Dios no tiene ningln sufrimiento en absoluto, ninguna preocupacién y ninguna dificultad de ningin
tipo. Pero ustedes sienten que Swami esta pasando por un gran dolor y sufrimiento. A fin de facilitar
la formacion de esos lingams, Mi cuerpo se ha convertido en un iman. Es por esta razén que tenia
dificultad para caminar durante los Ultimos tres dias, ya que Mis pies quedaban pegados al suelo
debido a la atraccion magnética. Igualmente, cualquier objeto que Yo tacaba se pegaba a Mis manos.
Eso no era problema para Mi. Es lo natural ya que todo Mi cuerpo se volvié magnético. Tal poder
de atraccion no puede ser experimentado por todos. Soélo en la Divinidad encuentran una fuerza
magnética tan poderosa. Estas cosas no pueden ser reveladas a todos. Cada hombre tiene ese iman
divino dentro de si, pero hay ciertas limitaciones. La Divinidad no tiene ninguna limitacion. Aunque
la Divinidad trasciende todos los limites, ustedes tratan de imponerle ciertas limitaciones.

El poder magnético esta presente en todas partes. El aire, el agua, el alimento, el sonido,
todo esta lleno de poder magnético. Al indagar en profundidad sabran que ese poder magnético no

179



tiene limitaciones. “El universo entero estd bajo el control de Dios” (Daivadhiinam Jagatsarvam).
“La Verdad es la esencia de Dios” (satyadhiinam Daivatam). Todo estd contenido en el principio de
la Verdad. Cuando ustedes sostengan la verdad, todos los poderes divinos se manifestaran en
ustedes. “La Verdad es controlada por la virtud de las almas nobles” (Tatsatyam Utthamadhiriyam).
¢Quién es un alma noble? Aquel que es un hombre de paz, amor y compasion. Esas almas nobles son
verdaderamente la suprema Divinidad (Uttamo Paradevata).

El hombre va de peregrinaje en busca de Dios ya que ignora su poder divino latente. Quien
reconoce el poder divino latente no necesita emprender ninguna préctica espiritual. Una dama rusa
llamada Brigitte estaba llena de poder magnético. Cada vez que ella caminaba en la carretera,
limallas de hierro eran atraidas hacia ella. No le permitia entrar a ninguna tienda porque los
articulos se veian atraidos hacia ella. No es suficiente si tenemos poder magnético, debemos ser
capaces de mantenerlo bajo nuestro control. Ella no tenia ningln control sobre su poder magnético.
Ni siquiera podia comer. En consecuencia, murié después de algunos dias. Aungue tenia el divino
poder magnético, murié prematuramente debido a que no tenia la capacidad de controlarlo. El que
maneja un automovil debe también tener la habilidad para controlarlo. Si no tiene control sobre el
vehiculo que estd manejando, con seguridad tendrd un accidente. Nuestro cuerpo puede ser
comparado con un automdvil magnético. Los ojos son los faros; la boca, la corneta; la mente, el
volante y el estomago, el tanque de gasolina. Los cuatro objetivos de la vida humana, a saber, la
rectitud, la riqueza, el deseo y la liberacién (Dharma, Artha, Kama y Moksha) son como las cuatro
llantas. Deben llenar estas llantas con el aire de la fe. La gasolina (el alimento) con que se llena el
tanque (el estdbmago) debe ser pura y sagrada. Si la gasolina es impura, es posible que haya un
bloqueo. Por lo tanto, se recomienda el alimento satvico. El agua que bebemos también debe ser
pura e incontaminada. So6lo entonces estard el automévil en buenas condiciones y nos llevara a
destino. La vida del hombre serd redimida sélo cuando él comprenda el principio de su cuerpo.

El nacer es una preocupacion, el estar sobre la tierra es una
preocupacion; el mundo causa preocupacion y la muerte
también; toda la infancia es una preocupacion y asi lo es la vejez;
la vida es una preocupacién, el fracaso es una preocupacion; todas las acciones y
dificultades causan preocupacién; hasta la felicidad es también una misteriosa
preocupacion

(Verso en telegl)

La felicidad o la preocupacién estan basadas en sus sentimientos. Si consideran al cuerpo
como una causa de preocupacion, asi serd. Por otro lado, si lo consideran sagrado, sera fuente de
felicidad para ustedes. De hecho, no hay nada malo en la creacion de Dios. Todo es sagrado y esta
lleno de poder magnético. EI cuerpo es como un templo con poder magnético. De modo que
cualquier accién que emprendan debe ser sagrada. Cuando realizan actividades incorrectas, tienen
que enfrentar las consecuencias. Las practicas espirituales como la repeticion del nombre (japa), y la
meditacion (dhyana), confieren sélo satisfaccion mental. No pueden revelar el poder magnético. Hay
nueve sendas de devocidn. Ellas son: escuchar (Shravanam), cantar (Kirtanam), la contemplacion de
Vishnu (Vishnu smaranam), el servicio a Sus Pies de Loto (Padasevanam), rendirle saludos
(Vandanam), la adoracion (Archanam), el servicio (Dasyam), la amistad (Sneham) y la redencién
total del Ser (Atmanivedanam). Atmanivedanam viene s6lo después de Sneham. Por lo tanto, deben
tratar de cultivar la amistad con Dios. Sin Sneham, no pueden alcanzar el estado de Atmanivedanam.
Hasta que alcancen ésta ultima, no pueden comprender el principio del divino poder magnético que
todo lo penetra. El poder magnético es la base de cualquier actividad que emprenden.

Los templos no son sino centros de poder magnético (ayaskantha mandiras). Cualquiera sea
el poder que experimentan en un templo, es s6lo debido a la presencia del poder magnético. Ustedes
sienten que hay un gran poder en Tirupati. No es el poder de Venkateshvara Swami, la deidad que
preside alli. Es el poder de la fe y entrega de los devotos. Por ende, hay un tremendo poder

180



magnetico. “Aquello que atrae es el principio de Rama” (Ramayathi Iti Ramaha). Dios tiene el
poder de atraccién. Tomen como ejemplo cualquier templo. S6lo el poder magnético esta presente
alli. Ese es el poder de la Divinidad. Sélo puede ser experimentado en templos, el agua usada para
el bafio ceremonial (abhishekam), las flores y el arroz amarillo usado para la adoracion, todo esté
lleno de poder magnético. Esa es la razon por la que la gente es atraida a los templos.

Nuestro cuerpo es también como un templo con poder magnético. Por ende, tiene que ser
utilizado para fines sagrados. Cuando dan lugar a los rasgos malignos como la ira, la envidia y el
odio, gran parte de su poder magnético se desperdicia. El sentido del olfato, el tacto, el gusto, etc., no
son otra cosa que el efecto del poder magnético. Un programa que esta siendo difundido en una
estacion de radio de Delhi 0 Madras puede ser oido aqui simultaneamente. (A qué se debe esto? Al
poder magnético que transporta las ondas sonoras. Ningun cientifico o ingeniero puede comprender
esto. ¢Puede un cientifico explicar el proceso de digestion y circulacion de la sangre en el cuerpo?
iNo! En cada ser, el corazon late un numero particular de veces. ¢Qué cientifico puede explicar
esto? Todo esto es ordenado por Dios. Los doctores se sienten orgullosos de sus logros. Pero, de
hecho, nadie puede lograr nada sin la Voluntad Divina. Ellos saben como late un corazén, pero no
saben por qué lo hace y quién lo hace funcionar. Pero el hombre no es capaz de comprender esto
debido a su ego y su sentido de ser el hacedor. Sin duda, el esfuerzo humano es necesario pero nada
puede hacerse sin la gracia Divina. He aqui un ejemplo. Dios ha creado el arroz con cascara. Pero
no puede comerlo tal como estd. Deben quitarle la cascara, hervir el arroz y preparar el alimento.
Este proceso de refinacion se conoce como Samskara. Reside en el esfuerzo humano. Pero la
creacion estd en las manos de Dios. Hasta esas personas convienen en que debe haber algin poder
trascendental detras de esta creacién. Ese poder mismo es Dios, sin Quien el hombre no pude existir
(...)

Cuando cantan el Divino Nombre con amor, se olvidan de si mismos. EI hombre alcanza la
plenitud solamente cuando se vuelve el receptor del amor Divino. A fin de alcanzar el amor Divino,
desarrollen mas y mas amor dentro de ustedes. Si tienen el poder magnético del amor dentro de
ustedes, cualquier cosa que estudien quedard impresa en sus corazones. Si no tienen el poder
magnético, nunca tendran éxito en sus esfuerzos, no importa cuan duro lo intenten. Pueden estudiar
dia y noche, pero sin resultado. Cuando traten de estudiar, seran dominados por Nidra Devi, la diosa
del suefio. Kumbhakarna (hermano de Ravana) los pondra a dormir. Por otro lado, si desarrollan el
poder magnético en ustedes, nunca sentiran suefio mientras estudian. Kumbhakarna no se atrevera a
mirarlos.

Discurso Divino de Shivaratri
Realicen el Poder Magnético dentro de si mismos
13 de marzo de 2002

En la Fig. 25.5 estan dibujadas sélo algunas lineas de fuerza del campo de fuerza del
universo, para que se logre apreciar su distribucion. Si se hubiera graficado las lineas de
fuerza que pase por cada punto del campo (como en realidad ocurre), toda la superficie estaria
llena de lineas fuerza y no seria posible apreciar su distribucion.

Todo en el universo estd inmerso en las lineas de fuerza del campo del Amor (Dios).
Ningun punto se escapa de su influencia su poder en Omnipresente, Omnisciente y
Omnipotente.

Tenemos por todas partes a nuestro alrededor la mdsica que emana de todas
las estaciones de radio del mundo, pero no llega a nuestro oido en cualquier
momento. No estan ustedes conscientes de ninguna estacién a menos que tengan
un receptor y lo sintonicen en la longitud de onda adecuada, entonces podran oir
una cierta estacion transmisora; pero si no lo sintonizan correctamente, en
lugar de noticias recibirdn molestias; asi también, lo Divino estd en todas
partes, arriba, alrededor, abajo, a un lado, cerca y lejos; para conocerlo no

181



necesitan un yantra (maquina) sino un mantra (férmula mistica de gran poder).
La concentracion es fijar la estacion en la exacta longitud de onda, el Amor es la
sintonia correcta, la comprension de la realidad, y la Bienaventuranza que

confiere, es la feliz y nitida audicion.
Sadhana, el sendero interno
5. La Mediacion y el Sendero del Conocimiento (43.)

25.2 Energia

Hemos considerado que el lugar geométrico de los puntos que definen el
perfil de la Curva Evolucién, indica el recorrido que el devoto transita para
desarrollar amor eliminando apegos (Fig. 17.1).

Muchos problemas de mecanica se simplifican notablemente al analizarlos
por consideraciones energéticas; en donde la velocidad de un cuerpo puede
calcularse por el incremento de su energia cinética a costa de la disminucion de su
energia potencial. Este principio es igualmente aplicable al movimiento en un
campo eléctrico de un electrén, de un i6n>* o de cualquier cuerpo cargado, y por
correspondencia es aplicable al movimiento de un individuo cargado con apego,
en el campo del universo.

Cualquier particula cargada que se encuentra en un campo eléctrico tiene
una energia potencial eléctrica que procede del trabajo realizado para desplazarla
venciendo las fuerzas eléctricas. Del mismo modo que la energia potencial
gravitatoria procedente del trabajo realizado al levantar un cuerpo contra las

fuerzas gravitatorias.
Electricidad y Magnetismo
Fundamentos de Fisica
Capitulo 111
Potencial

Para ilustrar como se intercambian la energia potencial en energia cinética
y viceversa, considere un objeto colocado en la cima de una colina (velocidad
cero). En este momento, toda la energia que posee el objeto estd represada en
energia potencial (Fig. 25.6). Si por alguna razon, el objeto es empujado colina
abajo comienza a adquirir energia cinética, ya que adquiere velocidad, mientras
disminuye su energia potencial y asi, su posicién disminuye en altura. Sin embargo
su energia mecanica siempre se conserva debido a que ella es: energia potencial
(Ep) + energia cinética (Ec).

5 Atomo o grupo de 4tomos que llevan una carga eléctrica, debido a la pérdida o ganancia de algun electrén
(Pequefio Larousse llustrado).

182



altura (m)

EP=0.
EC= Max.

distancia (m)

Fig. 25.6
Energia Potencial y Energia Cinética

De la misma forma, podemos decir que: cualquier individuo cargado (con
apego) que se encuentre en el campo del universo, tiene una energia potencial de
amor que procede del trabajo realizado para desplazarla venciendo las fuerzas
karmicas.

En cualquier punto de evolucidon que un devoto se encuentre posee Energia,
proveniente del amor desarrollado (Ec), y Energia potencial o estancada (Ep). La
suma de estas energias siempre es una constante.

La energia se produce por la expansion del corazén. En un corazon
pequefio y cerrado... no hay energia. Si se conoce a Baba en el corazén,
entonces el corazon se expande. EIl cuerpo es el templo; el corazén el trono y
alli esté instalado Dios.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XXXIV

Los cientificos muchas veces se refieren a dos términos — materia y
energia -. Pero hablado en verdad, no hay materia, todo es energia. Puede
aparecer como materia, pero la materia en el curso del tiempo se convierte en
energia. Todo se transforma en energia. Einstein dijo que no hay nada llamado
materia en el Universo.

Discurso Divino de Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Désara Sandesh
15 de Oct. 1999

Om Shri Sai Adi Shaktaye Namah
Me inclino ante el Sefior Sai, la energia primordial

183



Mi vida es Mi mensaje, una vida de puro amor. Este amor es la fuerza motivadora en el
Universo, el mismo poder de vida, que se derrama incesantemente, para que todos lo reciban.

En sus propias vidas, ese flujo de amor esta usualmente restringido raramente constituye la
fuerza motivador. Cuando mucho, emerge a la superficie durante escasos preciosos momentos y
luego desaparece en las olas del materialismo que absorbe la atencion de ustedes casi con
exclusividad. Son pocos los que se dan cuenta del absoluto poder del amor, la misma fuerza de la
vida.

La vida sobre la tierra es una experiencia que deberian conducir al redespertar del hombre.
Experimentan la oscuridad, pero finalmente, la chispa divina interna produce el estimulo para
reencender la luz, oculta durante tanto tiempo por el materialismo y la ilusion. Deberian recordar
que la luz esta siempre alli, la chispa del Dios interior, pero que permanece sometida esperando que
despierten y se manifiesten a ustedes mismos en la vida como realmente son, divinos. Entonces la luz
brillard mas y mas a medida que progresen en el camino espiritual. Pero s6lo ustedes pueden
encender esa luz, tomando la decision irreversible de cambiar el actual modo de vida y seguir la
senda espiritual.

El despertar del hombre empieza cuando descubre su propia identidad, y al mismo tiempo
empieza a reconocer la identidad de todos los que lo rodean porque todos son uno, todos divinos,
todos son parte del todo y Yo Soy ese todo. Yo Estoy alli ahora, residiendo en el corazén de cada uno,
pero pocos son los que asi lo entienden y mas escasos alun los que experimentan a la divinidad
interior.

Si, Yo Estoy alli, dentro, fuera, omnipresente, consciente de todo pensamiento en todo
momento del dia. Lo observo todo, lo sé todo. Pero el hombre continGia con su material vida terrena,
todavia fascinado por ella, sumido en la ilusién, indiferente a la verdad.

El hombre ha elegido encarnar en el plano terrenal, lo que es el resultado de su propio deseo.
Cuando Yo me separé de Mi Mismo, fue para experimentar Mi propio amor. Pero el hombre se ha
separado de Dios para experimentar las mas bajas vibraciones. Y ¢qué ha encontrado? Solo
confusion, discordia, conflictos, tormentos y miseria espiritual.

Hijos Mios, ha llegado el tiempo de despertar. Comprendan la verdad, transformen su modo
de vida. Vivan su vida de acuerdo a Mi mensaje para que, de ese modo, otros puedan ser ayudados
mientras transitan el camino espiritual.

Enciendan de nuevo la lampara que esta alli, dentro del corazon. Estimulen la llama y
experimenten el calor que brota de la divinidad interna. Vivan ahora en ese estado divino y
manifiéstense como el poder Divino que esta en lo mas profundo del propio ser. Ese es el yo real, la
chispa de divinidad, sin tener en cuenta la casta, color o credo. No presten atencion a sus modos de
comportamiento, ya que muchos se encuentran adn viviendo en los mas bajos niveles de conciencia,
confundidos y en un estado de ilusién. Un dia, también llegara para ellos su tiempo de despertar.

A medida que la realizacién de la verdad se vaya develando, surgira desde lo méas profundo
del corazén un deseo irresistible de servir a la humanidad. Aprovechen la oportunidad cuando se
presenta, sabiendo que sirviendo a otros se estan también sirviendo a ustedes mismos y a Dios,
porque todos son uno. El servicio a la humanidad también ayudara a mantener vuestras mentes
enfocadas en Dios y en el camino espiritual.

Despierten hijos Mios, enciendan la lampara de amor dentro de sus corazones y dejen que
éste fluya, y asi también se volveran faros de amor y luz. La oportunidad que tienen es Unica y si la
toman, los llevara hacia su propia liberacion.

Mensajes de Sai para ti y para mi
Vol. Il
Tiempo de despertar

184



25.3 Significado del Amor por medio del analisis matematico:

Matematicamente el Amor puede ser expresado como un vector fuerza, con
su punto de aplicacién en el corazédn espiritual, con modulo dependiendo del grado
de evoluciéon (x = E .y, Ec. 15.1), y con la misma direccién y sentido del Campo
del Amor.

El vector amor lo podemos representar por dos componentes, una normal (n)
y otra tangencial (t), a la trayectoria del Campo.

Fig. 25.7
Vector Amor

» La componente normal (F,), nos da la fuerza para mirar interiormente,

es centripeta, o hacia si mismo, para encontrar el conocimiento de si. No
modifica la velocidad, sino la direccién.

> La componente tangencial (F,), es el producto del nivel de conciencia

(m) y la aceleracion de incremento del Amor (a). Esta fuerza nos lleva a
aproximarnos cada vez mas rapido hacia la liberacion.

F, =ma

Esposa, hijos, relaciones son nubes pasajeras. Antes de casarte, ¢Quién
era la esposa? y ¢Quién el marido? Antes de nacer, ¢Quién era la madre? y
¢Quién el hijo? Estos apegos aparecen en el camino. No es Amor, no es Amor,
no es Amor, es s6lo Apego. Amor es la relacion entre uno y la Divinidad. Este
es el verdadero Amor. Es solo la relacion amorosa entre ti y Dios lo que se
llama verdadero Amor (...) EI Apego de los padres hacia sus hijos y de los hijos
hacia sus padres debe ser llamado afecto. La respuesta a la atraccion sensual se
describe mejor como capricho, encanto o ilusion. El sentimiento de camaraderia
0 amistad es gentileza. EI gusto que uno obtiene de las cosas materiales puede
ser llamado satisfaccion.

185



Solo el deseo ardiente de alcanzar lo glorioso que reside en la Verdad, tiene el
derecho a ser llamado con la sagrada palabra Prema.

Discurso Divino de Navidad
25 de diciembre 1996

Hasta ahora no he estirado la mano pidiendo nada a nadie. Solo pido una
cosa: amor puro. Eso es Dios. Solo el amor por Dios es amor puro; todos los
demas son forma diferentes de apego.

Eterno Conductor
Volumen XII. N°11-12
Devuelvan a la gente lo que le pertenece

Es decir: el amor lo podemos representar como un vector fuerza que nos
conduce a la busqueda del Conocimiento de si y a la Liberacion.

Pueden lograr cualquier cosa en la vida si fortalecen su fe en Dios. De
hecho, se volveran Dios mismo. Ustedes no son diferentes de Dios. Comprendan
esta verdad y alcancen el estado de unidad.

Discurso Divino de Shivaratri
13 de marzo de 2002

“La distancia entre Dios y tu es la misma distancia entre tu y tu mismo.”

186



REFLEXIONES

Todo el universo estd inmerso en el Campo del Amor. Sélo nuestra mente nos aisla de su
contacto.

Sabiduria es conocerlo todo. Poseerla significa que no hay méas dudas
en la mente.

La sabiduria se acrecienta en la evolucién del alma, es un crecimiento
natural que resulta de la experiencia de muchas vidas.

La sabiduria perfecta existe cuando el hombre y Dios son uno, en el
mismo nivel de conciencia y completamente fusionados. En ese punto, el hombre

y Dios son uno.
Mensajes de Sai para ti y para mi
Sabiduria

Todo el espacio del universo esta dentro del Campo del Amor, no hay discontinuidad en él;
por lo tanto, este campo nos rodea completamente y lo podemos comparar como el agua que
rodea a un pez en su nado. Debemos desarrollar la percepcion para sentirlo alrededor nuestro.
Asi como el pez no puede vivir sin el agua, La Creacion no puede existir sin amor.

El aceite esta presente en la semilla de sésamo. El ghee esta presente en
cada gota de leche. La fragancia esté latente en cada flor. Una fruta esté llena de
jugo dulce. En cada pedazo de madera, el fuego esta presente. De la misma
manera, la Divinidad es inmanente en el cosmos entero en la forma sutil de
Chaitanya (Conciencia). El cosmos es la manifestacion visible del Ser Supremo
invisible. La Divinidad brilla refulgente en todos los hombres como Sath-Chith-
Ananda (Ser-Conciencia-Bienaventuranza). Mientras la Divinidad esta en tan
cercana proximidad a él, el hombre en su ignorancia va en busqueda de Dios
fuera de si mismo.

Traducido de la pizarra de Prasanthi Nilayam
16 de Mayo de 2009

Todos tenemos la total energia de Dios, y es la misma para cada uno. La diferencia entre los
individuos radica en cdmo esta energia se distribuye en sus componentes potencial y cinética.
A mayor energia cinética, mas amor se manifiesta y por consiguiente es mayor la evolucion y
la cercania al Absoluto.

El hombre puede ascender del nivel animal al humano y del humano al
divino. Si, ustedes también pueden volverse divinos. Yo no tengo nada que
ustedes no posean también. Esta latente en ustedes, pero en Mi esta evidente y
potente. jEsa es la Gnica diferencia! La vida es una oportunidad breve y fugaz;
deben dedicar cada minuto al mejor uso, o0 sea, al descubrimiento de su propia
realidad, lo cual les dard la mas alta alegria. No pierdan el tiempo inquiriendo
acerca de donde y del porqué de otros; inquieran acerca de si mismos.

En el ser humano estan presentes la materia y la energia.

187



Material + energia = Dios

Esa energia es poder divino.
Divino discurso de Bhagavan Sai Baba
27 de agosto de 1994

El conocimiento de Dios es s6lo cuestion de sintonia; si igualas tu
frecuencia interna con la frecuencia del Sefior alli Lo miras, Lo escuchas, Lo
conoces. EIl Sadhana de las buenas obras, del amor y del servicio es la fuerza
gue impulsa este logro supremo del encuentro con Dios.

El dia que comprendas que Yo soy tu energia vital sabras que eres
invencible. El agua no orada la piedra por su peso sino por su constancia.

Sai Baba, El Sefior (29)

188



26. EL UNIVERSO
¢Qué es el Universo? ;Como podemos analizarlo?

En el mundo matematico existe un procedimiento para el analisis del Campo Vectorial
qgue maneja las diversas propiedades de un vector, las cuales son: su magnitud, su direccion y
su sentido. De esta forma consideramos es el mas apropiado para la investigacion del
comportamiento del universo y su campo de fuerzas. Asi, tenemos:

FUNCION VECTORIAL DE UN PUNTO. Una magnitud vectorial V
gue toma un valor determinado en cada punto M del espacio, se llama funcién
vectorial del punto o campo vectorial V = V(M) (por ejemplo, el campo de
velocidades de las particulas de un liquido en movimiento, un campo de fuerzas,
un campo de intensidad eléctrica 0 magnética, etc.). Un campo puede definirse
mediante una funcidn vectorial del argumento vectorial r:

V = V(r)

Se dice que un campo vectorial es plano, si todos los valores de r, asi
como lo de V, estan situados en un plano.

TIPOS DE CAMPOS VECTORIALES DE USO FRECUENTE™

a) Campo vectorial central (Fig. 26.1). Todos los vectores V estan situados en
rectas que pasan por un punto determinado (centro). Colocando el polo en el
centro, tal campo se determina por la formula V = £(r) . r; todos los vectores V
Ilevan la direccion del radio vector r.

Es conveniente expresar este campo por la formula
V=op()r/r

o( r) es la longitud de vector V, r / r es su versor™.
Manual de Matemaéticas para Ingenieros y estudiantes
5. Campo Vectorial

55 " . . . .
Del manual de matematicas s6lo se extrajo el tipo de campo que nos interesa.
% Vector de médulo la unidad. Su direccién coincide con las dimensiones. Por cada dimension hay un versor

189



a)

Fig. 26.1 Campo Vectorial Central

El campo eléctrico al actuar sobre una particula cargada, genera fuerza. Esta fuerza es
una magnitud vectorial. El campo eléctrico se calcula al dividir la fuerza generada entre el
valor de la carga donde actla (Ec. 25.1). De este modo el campo eléctrico posee la misma
cualidad vectorial de la fuerza.

El campo evolutivo puede ser expresado con la funcién vectorial:

E=E(b)b/b

El campo vectorial E es del tipo central en su dominio (el universo) y puede ser
representado en el plano X — Y por la Fig. 26.2.

190



Prakriti

X
(a,ys)

10
(a, -ys)
Divinidad

-20 -

Fig. 26.2 Relatividad del Universo

Observando la Fig. 26.2, podemos asegurar que:

Dependiendo del valor del apego, el universo tiene una
dimensién particular.

Brahman es resplandeciente por si mismo, es su propia luz. No es el “objeto” de la
conciencia. conoce todos los objetos. Todas las cosas y seres pertenecen a la categoria de “vistos”,
“observados” o “conocidos”. El es el “vidente”, no lo visto. Cuando la forma es “vista”, la mente
es el “vidente”; cuando la mente y las actividades del intelecto son ‘“vistas” u ‘“observadas”,
entonces el “vidente” es la conciencia testigo.

Este Testigo no puede ser visto por nadie. Todas las cosas cognoscibles son el cuerpo del
Alma, no el Alma. Son combinaciones de nombre — forma, como vasijas de barro que chocan con la
conciencia como ‘vistas” o la engarnian como la “plata” en la madreperla. EIl Alma es; existe
mediante y por si misma. El Universo es el “otro” para los otros; es “real” y accesible para los
otros. EI Universo no posee una realidad innata. Emana de Brahman y su realidad se basa en la
realidad de Brahman. De este modo, su realidad es inferior a la de Brahman.

La ilusion creada por un mago para engafiar a otros no puede afectar al propio mago. Del
mismo modo, puesto que el Universo ha sido ideado por Brahman, es obvio que no puede afectar a
Brahman mismo.

El Universo o jagat aparece como emanado, como experimentado y desintegrandose. Estas
no son sino tres ideaciones superpuestas a la Unica Realidad invariante, del mismo modo en que se
superpone la serpiente a la soga en la penumbra del atardecer. Esta ideacion es maya, porque revela
y oculta al mismo tiempo. No se puede decir que maya sea irreal. La cuerda que aparece como
serpiente se reconoce nuevamente como cuerda una vez que desaparece la ‘“serpiente”, mas el
Universo no desaparece de la misma manera. Su existencia no puede ser explicada; es un fenémeno
Gnico; no podemos compararlo con ningln otro. No podemos desecharlo como irreal ni aceptarlo

191



como real; es sat - asat, no asat. Vale decir, real — irreal, mas no irreal. Persiste por algin tiempo
y, por ende, es real, pero no perdura para siempre y, por ende, es irreal. Una cosa puede ser
verdadera sélo en cuanto no sea algo diferente; mientras se trata con él en el nivel temporalmente
practico y relativo, el Universo permanece como Universo. Es relativamente real. La Verdad es una
y tiene un solo rasgo. EI Universo posee multiples rasgos a través del tiempo, el espacio y la
causacion. Por ello es irreal. Shankara proclamé que el Universo o jagat era irreal. Cuando se
llega a conocer la mas alta verdad, el Universo se revela s6lo como una apariencia sobre lo real y
como diferente al Brahman basico. Puesto que el Universo es superpuesto a la verdad de Brahman
por la mente, debe ser tratado por ello como un fenomeno brahmdnico. “Sarvam Khalvidam
Brahman”: “Todo esto es en verdad Brahman”.

De hecho, Brahman y maya guardan una intima relacion. La Verdad, una vez establecida y
fijada, permanece para siempre inafectada. Y maya no es fundamentalmente verdadera. Aquello que
es aprendido por el impacto de la apariencia es un seudoconocimiento, mithya jfiana es avidya (no
conocimiento). Mithya o avidya se desvaneceran tan pronto se niegue la apariencia y se capte la
Verdad. Maya no es ni valida ni invalida. EIl Universo aparece para cada uno de acuerdo con su
punto de vista o el &ngulo desde el que mire. No posee una existencia independiente, fuera de las
ideaciones que son proyectadas por y desde el observador. Su aporte y sustento en Brahman.
Brahman es la causa no afectada. El efecto no tendra efecto alguno sobre él. Maya es el efecto sujeto
al cambio inevitable. Brahman es la Verdad Suprema Unica, que ha asumido la multiplicidad del
jagat (Universo o cosmos), consecuente con la influencia de maya. Cuando se conoce a Brahman
como dotado de maya, se convierte en la Causa material del jagat. Esta en el jagat como jagat. Se
dice que Brahman es las Causa instrumental del jagat, pero maya es la influencia impulsora.
Brahman se sitla mas all4 tanto de causa como de efecto. No puede ser una causa, ya sea
instrumental o material.

El jagat puede ser concebido como un cuadro, en el cual la tela en blanco es Brahman y los
colores dispuestos sobre ella, el jagat, la apariencia inmanente sobre la tela. Las figuras humanas
son oscuras. El jiva es quien experimenta el dolor y el pesar por su involucracion con el jagat. El es
lo “visto”, lo “observado”. Brahman es Verdad, el jagat es el drama, la farsa, el juego.

Es la manifestacion de la voluntad que se encuentra latente en Brahman. Llegar a reconocer la
voluntad que se oculta tras el drama significa alcanzar la liberacion.

La Senda de la Verdad

Sathya Vahini

24 EIl Cuerpo Divino

De este modo el universo es infinito — finito, mas no finito. Es relativo,
dependiendo del nivel de conciencia.
A mayor ignorancia de mayor dimensién es.

Existen tres senderos. Tenemos el de la devocion: el Maestro Espiritual
guia; se le deja al Maestro que lo haga todo. Luego tenemos el de la percepcion
de la omnipresencia de Dios; el futuro se integra al presente y el pasado
desaparece del presente. Dios es omnipresente, de manera que el presente es
Dios; esto es el conocimiento. Y luego tenemos el de la entrega a Dios. Pero
esto no significa Unicamente el llevar a cabo toda accién en Su nombre. La
entrega a Dios se produce cuando llega a percibirse que todo el Universo es Su
cuerpo. Entrega se produce cuando actor, accion y objeto son Dios. Es algo que
no puede forzarse; viene de manera natural.

192



La fe constituye el fundamento; la entrega, la culminacion de la obra.
Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
11

Cristo dijo: “Todos son Uno, actuen del mismo modo con todos”. De
este modo ya no estaran limitados a sélo su cuerpo, sino que se expandiran a
través del Universo. EI mundo que ahora les parece tan inmenso, se hara
pequefio, pequediisimo. El expandirse fuera de los limites de uno mismo y el ver
que nuestra luz es la luz del Universo, significa liberacion. La liberacién no
difiere de esto.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XLIX

Si pudiéramos mirar allende los diez mil millones de afios luz accesible a
nuestros instrumentos, veriamos (segun esta teoria) otras regiones del universo
muy diferentes de la nuestra. No hay limite al nimero de dominios diferentes
que se pueden incluir en esta configuracion, ya que el universo podria ser
infinitamente grande. Estrictamente hablando, si definimos como «universo»
todo cuanto existe, entonces ésta es una teoria de muchas regiones, no de muchos
universos, pero la distincion es irrelevante para nuestros propositos.

La Mente de Dios
REALIDADES MULTIPLES

Asi mismo, para nosotros, la distincion es irrelevante. Existen tantos
Universos como puntos de vista.

26.1 Via de Escape

¢De qué manera podemos escapar del Universo? Hemos aceptado las
consideraciones de Einstein sobre la insuperabilidad de la velocidad de la luz (c)
en el universo manifiesto. La imposibilidad de alcanzar la velocidad de la luz
radica en que si, por ejemplo, se sometiera un cuerpo a una velocidad muy alta,
superior a una milésima de c¢, su masa aumenta (mayor inercia) y, como
consecuencia, es mas dificil moverlo. Si se alcanzara la velocidad de la luz, su
masa se haria infinita y, por lo tanto, se necesitaria una energia infinita para
lograrlo. Sin embargo, existe una forma para alcanzar la velocidad de la luz o el
Amor de Brahma. Esto se lograria por medio del desapego.

Al llegar la conciencia a la frecuencia del Estado de Sabiduria: Punto S,
Fig. 17.1), la masa (Conciencia) llega al méximo grado en el universo,
preparandose para la Fusion con Brahman por medio de Su Gracia.

Consideremos un universo relativo a un nivel de apego bl. Con esta

condicion de maya, el Campo del Amor generado lo podemos visualizar en la
Fig. 26.3.

193



Fig. 26.3 Via de Escape

En una oportunidad Arjuna le pregunt6 a Krishna cuales eran los senderos
para alcanzarlo.

Krishna contesto: “jAmado cuiiado! [Escucha! Podras comprender Mi
misterio una vez que tengas clara la idea de Dios (Brahman), del espiritu
Supremo, de todo lo relativo al ser individual (adhyatma), de la accion (karma),
de la esencia de la materia (adhibhuta), del espiritu tutelar (adhidaivam) y del
sacrificio supremo (adhiyajna). Y te digo esto también: cualquiera que entienda
Mi misterio me alcanzard”.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XIV

Y luego continda:

“El séptimo es el pranava (la vibracion vital) que, cuando es pronunciado en el momento de
la muerte, propicia la fusion con el imperecedero Dios mismo.” Al decir esto Krishna, Arjuna le
rogé de inmediato que le explicara el punto un poco méas, de manera que pudiera comprenderlo
claramente. Krishna condescendio gustoso. “El momento de la muerte no significa ‘algun punto
futuro en el tiempo’. Significa ‘jeste mismo momento!” Cualquier momento puede convertirse en el
‘momento de la muerte’. Asi, cada momento es el ultimo. Cada momento debe ser llenado con el
pranava. El destino del hombre después de la muerte es moldeado por el pensamiento que predomina
en el momento de la misma. Ese pensamiento es el cimiento sobre el cual se construira el siguiente
nacimiento. Quien en ese momento me recuerde, alcanzara Mi gloria y de hecho me alcanzard a Mi.
Por eso, cada accion del hombre, cada esfuerzo suyo, cada practica espiritual, deberia dirigirse a la
santificacion de ese momento fatal; los afios de la vida deben dedicarse a la disciplina que en ese
momento hard surgir el pensamiento de Dios o de la palabra Om o Aum.

“Lo que ha de descartarse es el cuerpo, la envoltura fisica;, lo que ha de ganarse es el Ser
Supremo, el Universal Absoluto (Parabrahma). EI cuerpo contiene tu realidad, tu propia forma, la
indescartable, indestructible, inmortal verdad y eternidad. Esa realidad es la entidad llamada Atma
0, lo que es lo mismo, el Alma Universal (Paramatma). Puesto que tU eres eso, no puedes descartarlo.

194



El abandono del cuerpo es semejante a la mudanza de una casa que uno ha ocupado durante varios
afos; el nacimiento es la entrada en la nueva casa. Ambos actos son puramente fisicos, no afectan al
Atma. EIl cuerpo estd expuesto al deterioro y a la muerte. Por lo tanto, mas ain que los seis
principios que ya mencioné, la prava, que es un instrumento de Liberacion tan poderoso, tiene que ser
comprendido con claridad. Deben usarse todos los largos afios de la vida en esta consumacion para
gue la mente esté fija en el pranava cuando se vaya a desechar el cuerpo. Se eructa el sabor del
alimento que se ha tomado; el uUltimo pensamiento indica el alimento con el cual uno se ha
alimentado.

“Tu progreso va de acuerdo con tu prdctica. Ten siempre conciencia de la necesidad de fijar
la mente en pensamientos santos al desechar el cuerpo. Es decir, sumérgete en pensamientos santos
en todo momento de tu vida”.

Arjuna inquirio “;Oh, serior! ;Tiene uno que esforzarse en ello desde ahora, si desea obtener
pensamientos santos en el dltimo momento de la vida? ¢No podemos obtenerlos en ese mismo
instante?” El sefior se dio cuenta de su duda y le replico: “Tu inteligencia parece haberse embotado
bastante, pues estas titubeando para aceptar la necesidad de desarrollar pensamientos santos desde
ahora. jArjuna! La mente tiene que ser educada en este habito mediante lo que se llama la disciplina
de la préctica constante (abhyasa yoga). Tiene que ser entrenada para evitar otros pensamientos y
concentrarse solamente en el Sefior. Solamente entonces podras alcanzar la Super — Alma, el Espiritu
Supremo (Paramapurusha). A menos que sistematicamente le ensefies y la entrenes, no recordara al
Ser Supremo en el momento de la muerte; no podras recordarlo.

“Me preguntards la razon de ello. Pues bien. Piensa en tu propio caso. Tu puedes usar estas
armas tanto de ataque como de defensa en la batalla que es inminente porque aprendiste el arte de
manejarlas desde hace muchos afios, ¢nho es asi? ¢Podras usarlas con confianza, si no tuvieras
preparacion o sin pensarlo? ¢Seria esto posible? EIl guerrero algun dia sera llamado a las armas;
por eso se le ensefia el arte desde nifio, para que esté preparado para la emergencia.

“Similarmente, sea lo que sea que el hombre llegue a encontrar durante su vida, seguramente
se encontrard ante la muerte. Por eso, cada uno debe adiestrarse para tener en ese momento la
actitud y el pensamiento que sea méas beneficioso para él. De otra manera, la vida habra sido un
fracaso, resultaria indtil. La persona no preparada para esta consumacion tendra que sufrir la
suerte que le corresponda. Nadie entra en la batalla con el propoésito de ser derrotado. Asi también,
nadie acepta voluntariamente una caida; busca solamente el progreso. ¢No sera prudente, entonces,
esforzarse por aquel objetivo que es de su mayor interés? De ahi que cada hombre deba esforzarse
sinceramente por asegurar el pensamiento en el séptimo principio, el pranava, en el Gltimo momento
de la vida. Quien muere con ese pensamiento, Me alcanza a Mi”, dijo Krishna.

Esta es toda la esencia del Gita. Pues la meta de todas las acciones del hombre es alcanzar el
pinaculo del progreso, ¢no es asi? Ese es el impulso que lo hace dedicarse a las oraciones, a la
repeticién del Nombre (japa) y a la meditacién (dhyana), a la alabanza (archana) y a las austeridades
(tapas). Todos aquellos que han puesto su fe en estas practicas tienen que recordar esa meta todo el
tiempo.

Krishna dijo que el Om tiene que ser recordado en el momento de la muerte. Hay algunos
puntos que requieren explicacion en relacién con esto, pues hay muchos que arguyen que el pranava
puede ser repetido solamente por unos pocos y que los demas no tienen derecho a hacerlo. Esto es
erroneo. Es una falsa conclusion que se debe a que no conocen la verdad. Surge de una creencia
erronea.

El Gita no se refiere a este grupo o a aquel otro. Krishna dice “quienquiera”, sin palabras
calificativas que lo limiten a una sola clase o a un solo sexo. Ni siquiera dijo “quien merezca o quien
no merezca”, “quien esté autorizado o quien no esté autorizado”. Solo dijo que para la meditacion
en el OM (el mero “traerlo a la memoria” es inutil), tiene que pasarse antes por algunas disciplinas
preliminares, como el control de los sentidos, la concentracion de la mente, etc.

Pues si la mente anda brincando de una fantasia a otra, ¢Como puede resultar de beneficio
alguno la sola pronunciacion del sonido Om, Om, por los 6rganos vocales? El sonido no ayudara al

195



logro de la Liberacion. Los sentidos tienen que ser controlados, los pensamientos tienen que
concentrarse, la gloria tiene que ser aprehendida. Por eso es que el Sefior aconsejé que desde el
nacimiento hasta la muerte uno debe dedicarse a la busqueda de la Verdad. Si, en cambio, se
pospone la préactica hasta el Ultimo momento, entonces sera como un estudiante que por primera vez
hojea el libro de texto momentos antes de entrar al salén de examen. Si el estudiante piensa tener un
afio entero por delante y descuida el aprender de su maestro y de las notas tomadas en las clases y de
los libros, ¢cdmo puede entrar algo en su cerebro si abre su libro esa misma mafiana? Solo
aumentard su desesperacion. So6lo podra declararsele experto en indolencia.

Ningun arbol producira fruto inmediatamente después de ser plantado. Para que llegue esa
etapa, tendra que cultivarse cuidadosamente durante un prolongado periodo de tiempo, ¢nho es asi?
Similarmente para cualquier resultado que se busque tienen que seguirse cuidadosamente, sin
interrupcion, las disciplinas preparatorias. Nadie puede adquirir el fruto sin vigilancia ni constancia.

Los aspirantes tienen que estar siempre conscientes de esto. jEl anhelo debe alejarse del
“como nacer” y dirigirse al “como morir”! Pues el nacimiento depende de como ocurre la muerte.
La muerte viene primero, el nacimiento ocurre después. La gente cree que los hombres nacen para
morir y que mueren para volver a nacer. Esta equivocada. Se nace para no volver a nacer. Se muere
para no volver a morir. Es decir, el hombre que muere debe morir de tal manera que no vuelva a
nacer. Una vez que muere, no deberia volver a nacer para encontrarse con otra muerte. La muerte
es inevitable si se nace. Entonces, eviten el nacimiento y evitaran la muerte.

Asi, el aspirante no debe anhelar un buen nacimiento; debe buscar una buena muerte. Puede
gue nazcas bien, en una buena familia o con muchas circunstancias; pero tus acciones subsiguientes
posiblemente no te aseguren una buena muerte. Entonces, si se anhela una buena muerte, el
problema de nacer y quedar nuevamente sujeto a la muerte, puede evitarse.

Todo hombre que ha nacido debe tener su fin siempre presente. Cultiven buenos habitos de
pensamiento y de accion para hacer ese fin genuinamente auspicioso. El logro de tal fin es una sefial

inequivoca de haber merecido la Gracia de Dios.
El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XV

“Te dire brevemente en qué consiste la devocion. jEscucha! La devocion
es la completa identificacion de las propias actividades mentales con las del ideal
sobre el cual se centra el apego”

Aqui Arjuna interrumpio con otra pregunta: “;Como es eso posible, oh
Serior?” “Es posible Arjuna. Controla los sentidos, deja que la mente se retire a
un segundo plano, que el corazén se purifique, que los aires vitales se eleven a la
mas alta region del Shirsha (una montafia), que el individuo se establezca en la
verdad del Alma (&tmica), y que el Om sea el Unico punto de atenci6n en el
momento en que el aire vital (prana) abandone el cuerpo. Un hombre tal viene a
Mi y se reuine conmigo, sus actividades mentales se vuelven iguales a las Mias”,
dijo Krishna.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVI

Krishna, le explic a Arjuna los tipos de liberacion que existen:

“jArjuna! Hay dos clases de Liberacion que se mencionan en las
Upanishads: la Liberacion instantdnea (sadyomukthi) y la Liberacion alcanzada
paso a paso (kramamukthi). A la Liberacion instantanea (sadyomukthi) también
se le llama Liberacion con unidad absoluta (kaivalyamukthi). Para ganar ésta,
nadie necesita aspirar a cielo alguno. Este se obtiene de inmediato y no por
etapas. La Liberacion asi lograda es una conquista para siempre. Las demés

196



estan expuestas al cambio. Cuando el efecto del mérito adquirido se agota, el

cielo tiene que abandonarse y la vida sobre la Tierra empieza de nuevo. Tales

almas no conocen ninguna fusion; so6lo aquellos que logran la unidad absoluta
se funden y se vuelven uno con lo Eterno, con lo universal”.

El Gita de Sathya Sai Baba

Capitulo XVII

El Amor de Brahman y asi la velocidad de la luz, sélo es posible alcanzarla
fuera de las leyes del universo y por medio de la Gracia Divina.

El esfuerzo humano constituye el primer paso en la empresa para
alcanzar este supremo estado de Divinidad. El segundo factor esencial lo
constituye la gracia de Dios. Cualquiera puede esforzarse por conocerse a Si
mismo. Hombres y mujeres, ricos y pobres, todos son aptos para encender
dentro de si la Ilama de la sabiduria espiritual. Nada se opone a ello, ni
distingos de casta, raza o religion. No importa, tampoco, que uno carezca de
una educacion formal, o de una base de ciencias fisicas. En el mundo moderno
no resulta facil llegar a obtener este autoconocimiento. De todos modos, esto no
significa que uno deba renunciar al esfuerzo, dejandose llevar por la frustracién
0 la desesperacion.

Hay personas que buscan incansablemente obtener el conocimiento
espiritual a expensas del conocimiento secular. Generalmente fracasan en
ambos intentos y vagan sin rumbo entre los dos. EIl conocimiento profano no
debe despreciarse; es beneficioso lograr la vision espiritual mientras se busca
obtener el dominio de la ciencia secular. Para ello, es necesario que la juventud
dedique diariamente algun tiempo a meditar en Dios.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
20 La Indagacion Interior

J. H.: (Cual es la diferencia entre una persona con visién divina y una persona
plenamente realizada en Dios?

Existe una diferencia. La persona que ha realizado a Dios, el
Jivanmukta, no tiene ya ninguna identificacion con el cuerpo. ES una persona en
quien s6lo se manifiesta la vision divina. Ya no le presta atencion alguna al
cuerpo, de modo que éste se debilita y se seca; no se preocupa ya ni del alimento
ni del agua, ni siquiera viene a su mente. Como resultado, en estas
circunstancias la vida no se mantiene sino veintitn dias en el cuerpo, lo que
puede variar algo de acuerdo a las condiciones de la persona. El rey Janaka se
retird a la selva y lleg6 a ser un jivanmukta; la vida se mantuvo por diecinueve
dias en su cuerpo. Por su parte, la persona que posee la vision divina es
conocida como un “raja yogui”. Jivanmukti es la permanente conciencia de
Dios, es el unirse con Dios. Puede producirse una conciencia de Dios, temporal
que dure algunas horas o un dia, durante una meditacion profunda o en varios
de los niveles de samadhi®’, pero no es permanente, no es la unién con Dios.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XXXVII

> Samadhi: Equilibrio de la conciencia. Libertad total de toda dualidad.

197



El universo es la representacion del karma.
Los planetas y su distribucidn es la evidencia de los apegos.
Cuando se alcanza la liberacion (moksha) se trasciende
el tiempo vy el espacio.

198



REFLEXIONES

A través de la purificacion espiritual, el hombre puede merecer la gracia que le permita
trascender el universo y asi, desplazarse a velocidades tan sorprendentemente mayores a la
velocidad de la luz para llegar a la omnipresencia.

“Pero ahora dime: jen cudntas formas te manifiestas dentro de este Universo que Tu mismo
has creado? Estoy deseoso de escucharlo de Ti para hacer lo que més convenga para merecer la
gracia de estar vivo”, dijo Arjuna. “;Y en cudl de estas diversas forma debo meditar? Dimelo para
hacerlo asi y salvarme”, imploro.

“/Vaya preguntita ésal, dijo Krishna, con una sonrisa. “Quizds pensaste que podrias
comprender facilmente la respuesta, si la tuvieras. Bien, puesto que me haces la pregunta, me
ablandaré un poco y te daré la respuesta. Escucha cuidadosamente. Yo soy el Atma interna en el
corazon de loto de cada ser. Asi que si tl crees y normas tu vida sobre la base de la creencia de que
el Atma interna en cada ser es Mi Ser Supremo (Paramatma), esto serd una forma de meditacion
suficiente para ti. Vela porque esa creencia no se debilite no se pierda. Aférrate constantemente a
ella, practica esa creencia, aplicala a tus obras, palabras y pensamientos. Entonces la experiencia
de la unidad, o sea, de que ti eres Yo y de que Yo soy tu, puede lograrse.

“Los cinco elementos, la tierra, el agua, el fuego, el viento y el éter son también formas Mias.
Yo soy la actividad que se manifiesta en el Sol, la Luna y las estrellas. Cuando llega una gran
destruccién, Yo soy esa fuerza destructora y también la fuerza que vuelve a construir. Lo soy todo,
desde lo microscépico hasta lo macroscépico; soy el pasado, el presente y el futuro. Soy las tres
regiones y los tres gunas (atributos de la materia) que han modelado al hombre y a la Naturaleza. No
hay objeto que no sea Yo; ningun nombre que no sea Mio. La sangre tomada de una parte del cuerpo
es igual a la de cualquier otra; asi también, lo divino es idéntico en todas partes”.

Arjuna junto las palmas y levantando las manos exclamo: “;Krishna! Todo la Creacion tiene
Tu forma. El conocimiento, la riqueza, el poder, la fuerza, la energia y el esplendor son expresiones
de Tu gloria, ¢no es asi? Pues bien, ;no me daras la sagrada oportunidad de satisfacer el deseo de
mi vida de experimentarte como toda esta Creacién, como la Forma Césmica (Visvarupa), como la
forma misma de la Creacion? Yo te lo imploro. Te lo ruego postrado a Tus pies”.

Conociendo la angustia de su corazon, Krishna replico: “;Arjuna! Ciertamente que te
complaceré. Pero tus ojos fisicos no pueden ver esa gloria. La Forma Césmica (Visvarupa) no puede
ser percibida por la limitada capacidad visual que capta solamente esta naturaleza. Por tanto, te
dotaré de vision sobrenatural. Y ahora, jmira!” Asi dijo El y se manifesté ante Arjuna como la
Creacién y méas aun. jQué misericordia tan grande! jQué experiencia tan grandiosa!

En este punto, hay un detalle sutil en que los buscadores deben fijarse. Los Vedas, los Sastras
y los Puranas (libros de mitologia hindd), ademas de muchos eruditos y santos que tienen el derecho
de hablar sobre estos asuntos, todos describen a Dios como algo presente en todas partes y como la
realidad interna en todo ser. Basdndose en esto, hay algunos que argumentan: “Si El esta presente
en todas partes y en toda cosa, jpor qué no es visto por todos?” Para todos los que arguyen, la
respuesta es: ¢como puede el ojo fisico, compuesto s6lo de los cinco elementos, ver mas alla de los
cinco?

Nada puede iluminar a un objeto que no refleje luz; pero una llama se ilumina a si misma 'y
desparrama luz a su alrededor. Dios es Autoluminoso; EI lo ilumina todo, estd mas alla de la
Naturaleza, que no es sino una manifestacion de Su gloria. De modo que El puede ser visto sélo con
el ojo de la sabiduria, un ojo que puede obtenerse Unicamente a través de Su Gracia. Por tanto, la
adoracion a Dios es una parte esencial de la practica que llevarda a este fin; quien no alcanza a verse
a si mismo, jamés podra lograr ver a otros, ver algo fuera de si mismo. Dediquense, pues, a las
précticas espirituales que les asegurarén la Gracia de Dios y mediante esa Gracia, el ojo de la
sabiduria les serd otorgado. Esa meta es facil de alcanzar por el sendero de la devocion. Mientras

199



Arjuna experimentaba la vision de Dios en el Universo y de Dios como el Universo, derramaba
lagrimas de alegria. ““;jOh dios Todopoderoso, todos los dioses, Brahma el Creador, todos los sabios
y santos, todos los multiples seres y objetos, moviles e inméviles! jOh, de Tu aterrorizante rostro
surgen llamaradas de luz y se esparcen hasta los mas lejanos confines! jComo desearia conocer el
significado de esta forma tan excelsa!”, exclamo Arjuna.

“¢Viste, Arjuna? ;Sabes ahora que Yo soy el Creador, el Sostenedor y el Destructor de toda
actividad y de todos los seres y objetos? ¢Te has dado cuenta de que no puedes salvar a nadie en este
campo de batalla, y que a nadie puedes matar? TU no tienes poder para matar ni tienen ellos poder
morir por sus propio esfuerzo. Vivir y morir son actos dirigidos por Mi voluntad. Yo llevo encima la
carga de la Tierra; Yo la he creado,; y Yo la suprimo”, dijo Krishna, dandole afectuosas palmadas
en la espalda y hablandolo con suavidad para atemperar su extatica emocion.

Este incidente es buen ejemplo para ilustrar cdmo Dios esté obligado por la sinceridad de la
devocion y como El se inclina para consolar y estimular a Sus devotos. jNada mas imaginen! ¢Como
pudo este Arjuna que tan vacilante y nervioso estaba antes de obtener una demostracion ocular,
enfrentarse y derrotar como un mortal comun y corriente a héroes poderosos y maestros en todas las
artes como Brishma, Drona y Karna? Fueron vencidos por la voluntad del Sefior.

Arjuna seco sus lagrimas, junto las manos en actitud suplicante y dijo: “Oh Senior, veo la
Forma Cosmica que nunca antes habia visto, ni habia oido mencionar, ni habia siquiera concebido.
Me doy cuenta de que es una verdad. Esas terribles llamaradas de luz me estan achicharrando, mi
cuerpo se estd chamuscando, chirriando bajo el impacto de esa gloria. Preséntate ante mi de nuevo
en la dulce y sonriente Forma Tuya; no puedo soportar mas esta visién. jPadre! Reasume Tu
Forma, jno puedo seguir viendo esto!”, rogo Arjuna.

Su Divina gracia le hizo condescender. Y dijo: “jArjuna! Acabas de ver esta Forma
Universal Mia, que es una vision que ningun grado de erudicion védica, ni de ascetismo ritualista o
de austeridad puede jamas aspirar a percibir. Esto lo logra solo el devoto que se dedica a Mi con una
devocion que no admite la menor distraccion (ananyabhakthi). Tales devotos ven Unicamente al
Sefior. No tienen ninguna otra forma ante sus 0jos; ningln otro pensamiento en sus manos. En todo
tiempo y en todas partes ellos ven solamente Mi Forma, pronuncian s6lo Mi Nombre, piensan
solamente en Mi, sienten s6lo por Mi o respecto a Mi y estan activos Unicamente en interés Mio.
Tales son, oh Arjuna, quienes logran captar esta vision. Yo en cambio sélo pido esto: devocion
inconmovible” (ananyabhkthi).

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XX

Las personas que permanecen en el Estado de Oscuridad (Ver 16.1), los que tienen poca
nocion espiritual reencarnaran de inmediato 0 permanecen en espera, en algun lugar, para su
préxima reencarnacion.

No todos los hombres reciben el impulso interno de conquistar a la maya
entregandolo todo al Sefior. Ello depende del merecimiento o del demérito
acumulado durante muchos nacimientos. Aquellos que tienen s6lo demérito en
su haber se dedicaran a perseguir los efimeros placeres de los sentidos. Como
los pajaros y las bestias, se deleitan con el alimento y los juegos considerandolos
el Unico proposito de la vida; no albergan ningln pensamiento para Dios; les
desagrada la compafiia de los virtuosos y de los buenos; se apartan de las
buenas acciones; se convierten en proscriptos del reino de Dios

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XII

200



El llamarlos simios con cuerpo humano seria poco, pues el simio
solamente salta de rama en rama o de un arbol a otro. Los hombres son més
bien como las orugas, que se mueven de una hoja a otra fijando primero sus
patas delanteras en la nueva hoja antes de soltar las patas traseras de la hoja en
la que hasta entonces descansaban.

Es decir que el hombre por sus actos en esta vida decide su siguiente
nacimiento y donde y como ha de ser, aun antes de abandonar este mundo. El
nuevo lugar esté determinado: sus patas delanteras ya estan alli. jEs sélo hasta
después de asentarse ahi que se suelta de este mundo! Los hombres de esta
categoria giran en la rueda de nacimientos y muertes.

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XVII

Dependiendo del nivel de consciencia, existen infinidad de universos donde se
desarrolla el drama llamado Vida.

Cada ser en un mundo vera el mismo mundo, pero desde su propio auto-
ser de acuerdo con su propia modalidad de auto-naturaleza; pues cada uno
manifestara su propia verdad del Infinito, su propio modo de auto-determinacion,
y encuentro de las determinaciones cosmicas; su vision por la ley de la unidad en
la variedad serd sin duda fundamentalmente la misma que la de los demas, pero
desarrollard su propia diferenciacion, — como vemos a todos los seres humanos
conscientes en la Unica modalidad humana de las mismas cosas cosmicas, mas
siempre con una diferencia individual.

La Vida Divina

Capitulo Il

Brahman, Purusha, Ishwara — Maya, Prakriti, Shakti
(Pag. 50)

201



27. PROCESO DE FUSION

La Fusion ocurre cuando dos o varios compuestos de las mismas caracteristicas en su
composicion se unen para formar uno solo de condicién homogénea. De igual forma el alma
individual trabaja para encontrar el camino que permite la Fusion con el Ser Primordial del
cual emergio.

La regla del mundo es que lo visible causa lo invisible. Lo manifiesto
explica lo inmanifiesto, méas la regla del reino del Espiritu es diferente. El Alma
latente causa el mundo patente. EI Ser esta tras el llegar a Ser vy, finalmente, el
llegar a Ser se funde en el Ser; lo patente es absorbido en lo latente.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
22 Las Verdades Eternas

Tomando como ejemplo el proceso de fundicion en los metales, es preciso someterlos a
altas temperaturas, hasta llegar a la de fundicidn, que permite derretir el metal y asi su
estructura atdbmica asimila o permite la entrada de otro metal.

El hierro s6lo puede ser compactado por el hierro. De la misma manera,
la mente “inferior” tiene que ser moldeada por la misma mente “superior”. Uno
tiene el deber de hacer fuerte y superior a su mente a fin de lograr la superacion
personal.

La Paz Suprema
Prashanti Vahini
(Pag. 9)

La mente no presenta peligro ni da problemas en tanto no se entremezcle con los sentidos
corporales. Por ejemplo, la mente tiene un pensamiento teatral; esto no implica ningin dafio. Pero
si la mente toma al cuerpo y lo arrastra al teatro, entonces se enreda con la representacion, con la
gente, con las emociones, con los conceptos, y se ha perdido la paz. La mente no deberia dejarse
cautivar por los sentidos corporales que solo deberian servir a las necesidades del cuerpo. La mente
debe comprometerse sélo con los cinco sentidos mentales que son: la verdad, la concentracion, la paz,
el amor y la bienaventuranza. En tanto la mente se ocupe de ellos, todo estara bien y la persona
estara contenta y serena. Los objetos fisicos tienen un potencial de temperatura. Si la respiracion es
rapida, la temperatura del cuerpo se elevara. Si se le agregan al fuego objetos sujetos a temperatura,
el fuego ardera con mayor fuerza. Todo lo que es sujeto a temperatura puede unirse entre si. La
mente, sin embargo, no tiene temperatura y tampoco Dios la tiene. Por lo tanto, la mente y Dios
pueden unirse.

Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
XVIII

Existe un proceso de preparacion o purificacion que permite al individuo la completa
identificacion con el Ser Supremo y asi la Union o Fusion se realiza.

Cuando el oro es fundido resplandece en el crisol con una singular
aura amarilla. ¢De dbénde emana esa luz? ¢Del oro o del fuego? Sucede
solamente que el fuego remueve la escoria; la refulgencia pertenece al oro en si:
ésta es de su propia naturaleza. El fuego es un medio para eliminar la escoria.

202



¢No se aflade nada al oro, ¢por qué un trozo de madera, de acero, o de piedra

echados al fuego no se vuelven tan resplandecientes como el oro? Asi, se llega a

la conclusion de que el esplendor del oro no le viene a través del fuego, sino que
es producto de su propia naturaleza interna.

La Senda del Conocimiento

JAiana Vahini

Los Cuatro Obstaculos a Superar para la Comprension del Alma

Asi como el oro que se funde en el crisol se despoja de la escoria y
brilla con su radiante aura, también el hombre debe ponerse en el crisol del Yoga
y purificarse en el fuego del desapego.

La Senda del Conocimiento
JAiana Vahini
Devocion, Desapego y Conocimiento

“Para adquirir este sagrado Conocimiento Espiritual®, una cosa es esencial: la fe sincera
(sraddha) y constante en los Sastras, en los maestros y en la adquisicion de la Sabiduria. Sin un
esfuerzo nacido de la fe, el hombre no puede realizar ninguna tarea, por pequefia que sea. Por lo
tanto, puedes ver por ti mismo cuan esencial resulta, para adquirir el Conocimiento, el incomparable
arcon de la ecuanimidad (sama), del autocontrol (dama), de la ausencia de deseos (uparathi), de la
resignacion (thitthiksha) y de la atencion fija (samadhana), cada uno posesién envidiable.

“La fe sincera es solamente el primer paso. Tu tienes que haber estado anhelando saturarte
de las ensefianzas que te estoy impartiendo. Esto es muy necesario, pero deberas también ser
vigilante y evitar caer en la pereza. Podras también caer en compafiia que no sea ni compatible ni
alentadora. Para escapar de la mala influencia de una compafiia tal, y con objeto de fortalecer la
mente para que la evada del todo, se requiere el dominio de los sentidos.

“No admitas duda alguna en ti. La falta de fe o de firmeza no es tan destructiva como el
veneno de la duda. En su accién y consecuencias es como el bacilo de la tuberculosis. Nace de la
ignorancia y penetra en la cavidad del corazon del hombre. Es la causa del desastre.

“Por lo tanto, destruye a este demonio con la espada del Conocimiento del Ser (Atmajiiana).
jLevantate, Arjuna! Actla como si estuvieras obligado por el deber; ten fe en Mis palabras; haz
como Yo digo, sin pensar en el resultado de tus actos. Practica el karma sin deseo (nishkamakarma).
Por medio de esa renunciacion te estableceras en el Conocimiento y te liberaras de todo cambio, del
nacimiento y de la muerte.

“Abandona la idea de que eres el hacedor y el beneficiario. Puedes hacer esto dedicando al
Sefior tanto la accion como el fruto de ella. Entonces ningin pecado podra afectarte, puesto que no
eres el hacedor, y la accién por fuerza tiene que ser santa. Asi como el aceite en la lengua, el colirio
en el ojo y la hoja de loto en al agua, la accion esta ‘contigo’, pero no es tuya ni parte de ti. Lo que tu
hagas, escuches o veas te dejara indiferente, libre de acciones, inocente frente a todo lo que veas o
escuches. El gozo derivado del mundo externo abre las compuertas del sufrimiento; es pasajero;
pero tl eres eterno, la fuente misma de la Bienaventuranza, que estas por encima y mas alla de todo
esto, tu eres la Encarnacion del Alma (Atmaswarupa) misma. Esa es tu naturaleza genuina. No estas
relacionado con estas actividades Ilamadas acciones ni con estas consecuencias que ahora tienes por
reales. TU no eres el actor; jsélo eres testigo, el observador! Toda tu perplejidad ha surgido de la
ilusion de que eres el actor, de tu ego y de tu sentido de lo ‘mio’. Conoce a Brahman (Dios);
encargate de cualquier tarea pero renuncia a los resultados; la renuncia al fruto de la actividad es
muy superior a la renuncia a la actividad misma. El Yoga de la Accién (karma yoga) es muy superior
a la accidn de la renuncia (karma sanyasa).

“Bien. Superior a estos dos es el Yoga de la Meditacion (dhyana yoga). Te diré por qué. El
Yoga de la Meditacion necesita el apoyo del Yoga de la Accién (karma yoga); por eso el Yoga de la

%% Que destruye todo pecado y todo acto meritorio

203



Accion fue ensefiado primero. Aquellos que renuncian a los frutos mientras se encuentran
activamente ocupados en el karma, son muy queridos por Mi; son los verdaderos renunciantes
(sannyasines). No tengo afecto por aquellos que abandonan el fuego del ritual y desisten de toda
actividad excepto el comer, el dormir y el desear los placeres sensoriales, comportandose como los
parientes de Kumbhakarna (hermano del rey demonio Ravana) y desperdiciando ociosamente el
tiempo. Soy inalcanzable y lejano para los haraganes. Quien no haya renunciado a la persecucion de
los deseos, nunca podra convertirse en un yogui no importa qué tanto se dedique a la préactica
espiritual (sadhana). Solo aquel que tenga el cuidado con los sentidos y que no tenga apego a los
resultados de sus actos podra convertirse en un renunciante a todo apego.

“El Yoga de la Meditacion (dhyana yoga) es posible unicamente sobre la base de esta accion
sin deseo por los frutos (nishkama karma). Si la mente no est& bajo control y no es ddcil a las 6rdenes
de uno, puede convertirse en el mas poderoso enemigo. Por eso, vive en soledad, de tal modo que
puedas dominar los sentidos. Un caballo sin riendas, un toro desacostumbrado al yugo y un aspirante
espiritual cuyos sentidos no han sido dominados son como un rio sin agua. Cualquier préctica que no
incluya tal dominio es un desperdicio.

“;Por tanto, levantate, Arjuna! Practica el Yoga de la Meditacion (dhyana yoga). Proponte
dominar los sentidos mediante este Yoga y siguelo firmemente, sisteméaticamente, con regularidad, a
una hora determinada y en un lugar fijo, sin cambiarlos a tu capricho. Un sistema regular es esencial
para este Yoga. Obsérvalo estrictamente. No lo cambies al dictado de tu capricho; eso te acarreara
consecuencias deplorables. Para aquellos que comen demasiado y se agotan con la tarea de asimilar
el alimento, para aquellos que comen muy poco y son victimas de la inanicion, para aquellos que
duermen demasiado o muy poco, para aquellos que practican la meditacién segln su conveniencia (es
decir, que la practican un dia durante largas horas por no tener otra cosa que hacer, y al dia
siguiente s6lo hacen un remedo de meditacién porque tienen mucho trabajo), para aquellos que dan
rienda suelta a los seis enemigos (el deseo, el orgullo, la ira, la ambicion, la codicia y la envidia),
para aquellos que no dan alegria a sus padres y especialmente a la madre, y mas aln que todos éstos,
para aquellos que abrigan duda y tienen poca fe en el Sefior o en el gur( a quien eligieron e
instalaron en su corazén, la meditacion no rendira fruto alguno.

“La mente del adepto al Yoga deberia ser como la llama erguida e inmovil de una lampara
colocada en un sitio donde no hay viento. Al presentarse la menor sefial de movimiento, deberas
esforzarte por dominar tu mente, sin permitirle vagar. Desarrolla la conciencia de que tu estas en
todo y mantén el sentimiento de unidad, de que todo esta en ti. Entonces podréas dedicarte a practicar
las distintas forma de Yoga y en todas tendras éxito y quedaras libre de la tendencia a buscar
diferencias entre ‘vo’ y los ‘otros’, o entre el Atma y el Ser Supremo (Paramatma). El gozo y el
sufrimiento de los demas se volveran entonces también tuyos, ya no podras nunca lastimar a nadie y
podras amar y adorar a todos al darte cuenta de que todos son el Sefior mismo (Sarvesvara).”

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XI

En al vida el hombre se debate entre dos fuerzas, entre el apego y el amor, igual que en
las estrellas donde hay una constante lucha entre la expansién y la contraccion. La expansion
debida a la presion térmica, originada por el calor de las reacciones nucleares, y la atraccion
por su masa, su gravedad. El amor expande, el apego contrae.

Cuando la estrella agota su combustible se apaga, es la muerte de la estrella y colapsa
ante su gravedad. Si la estrella es lo suficientemente masiva, tendra un campo gravitatorio tan
alto que la luz no puede escapar de ella y se forma lo que se llama Agujero Negro.

204



Chandrasekhar™ calcul6 que una estrella fria de mas de aproximadamente
una vez y media la masa del Sol no seria capaz de soportar su gravedad. (A esta
masa se le conoce hoy dia como el limite de Chandrasekhar.)

Historia del Tiempo
Capitulo 6
Los Agujeros Negros

La estrella se reduce a un punto en el espacio de una densidad tal alta como contener
toda la masa de una montafa en la cabeza de un alfiler y asi hunde hasta romper la malla del
universo o la maya del universo. Es decir, se produce un agujero en la maya del universo, es
el camino hacia Brahman, conduciendo a la unién con el Ser Supremo.

En un completo y total desapego el eje Prakriti desaparece y con él el universo y sus
leyes, dando lugar a un océano nectarino de silencio y amor.

La mente es como una hoja de papel. Cuando se enrolla de una manera,
siempre se enrollara en la misma direccién. Deberéas enrollarla en la direccién
opuesta para poder enderezarla.

La mente adquiere la forma de los objetos a los que se apega. Si se
apega a las pequefias cosas se vuelve pequefia. Cuando se fija en las cosas
grandes se vuelve grande.

En general, algunos procuran las cosas del mundo, otros las descuidan y
unos las aborrecen. La razon esta en la mente.

Tus gustos y aversiones estan modelados por tus propias actividades,
pensamientos y sentimientos.

Pizarra de Prashanti Nilayan
13 de junio de 2002

Las fuerzas gravitatorias en las proximidades de un Agujero Negro son tan altas que
deforman el espacio — tiempo alrededor de ellos, como podemos observar en la Fig. 27.1.

%9 Subrahmanyan Chandrasekhar, estudiante graduado indio (1928).

Actualmente uno de los grandes observatorios de la NASA (de rayos X), recibe el nombre de Chandra en honor
al astrofisico.

205



Espacio - Tiempo

Fig. 27.1 Agujero Negro

En nuestro estudio, se considera a la masa como representativa de la conciencia
(m = Conciencia). Asi, la experiencia de ingresar en un Agujero Negro es lo mismo que
experimentar la unién con la Conciencia Divina, el proceso de Fusion.

Los suefios persisten Gnicamente hasta que uno despierta, y al despertar,
el temor que se tuvo mientras se sofiaba, la tristeza que se experimentaba, todo
desaparece y no es ya verdadero. Similarmente, una vez que la ilusion queda
desechada y “despiertes” en Sabiduria comprenderds que todo esto no eres “tu”,

sino que ta eres el Alma.
La Verdad ;:QUE ES LA VERDAD?
Capitulo Il
KARNA, DEVOCION Y CONOCIMIENTO (76.)

A continuacion mostramos como seria ingresar en un Agujero Negro, segin Hawking, S.
(1989). Haciendo un simil de los términos fisicos, expuestos por el autor citado, con relacion
a los términos espirituales, tratados en este estudio, podemos relatar como es la experiencia
desde las proximidades de la realizacion hasta samadhi. Y nos indica, ademas, cdmo este
nivel nos separa totalmente del mundo ordinario.

Los cambios que debemos hacer de los términos fisicos a los espirituales son los
siguientes:

NIVEL FISICO NIVEL ESPIRITUAL
Campo Gravitatorio Campo de Conciencia
Intrépido Astronauta Agraciado Devoto
Superficie de una estrella que se colapsa Proximidades de la realizacién
Radio Critico ys=1 (punto de no retorno)
Despedazar Fusionar

206



En el mismo orden de ideas Hawking nos explica:

Para entender lo que se veria si uno observara cdmo se colapsa una estrella para formar un
agujero negro, hay que recodar que en la teoria de la relatividad no existe un tiempo absoluto. Cada
observador tiene su propia medida del tiempo. EIl tiempo para alguien que esté en una estrella sera
diferente al de otra persona lejana, debido al campo gravitatorio de esa estrella. Supongamos que un
intrépido astronauta, que estuviera situado en la superficie de una estrella que se colapsa, y se
colapsara hacia dentro con ella, enviase una sefial cada segundo, de acuerdo con su reloj, a su have
espacial que gira en Orbita alrededor de la estrella. A cierta hora segun su reloj, digamos que a las
11:00, la estrella se reduciria por debajo de su radio critico, entonces el campo gravitatorio se haria tan
intenso que nada podria escapar y las sefiales del astronauta ya no alcanzarian a la nave. Conforme se
acercara las 11:00, sus compafieros, que observaran desde la nave, encontrarian los intervalos entre
sefiales sucesivas cada vez mas largos, aunque dicho efecto seria muy pequefio antes de las 10:59:59.
Solo tendrian que esperar poco mas de un segundo entre las sefial del astronauta de las 10:59:58; pero
tendria que esperar eternamente la sefial de las 11:00. Las ondas luminosas emitidas desde la
superficie de la estrella entre las 10:59:59 y las 11:00, segun el reloj del astronauta, estarian extendidas
a lo largo de un periodo infinito de tiempo, visto desde la nave. El intervalo de tiempo entre la llegada
de ondas sucesivas a la nave se haria cada vez mas largo, por eso la luz de la estrella llegaria cada vez
mas roja y mas débil. Al final, la estrella seria tan oscura que ya no podria verse desde la nave: todo lo
que quedaria seria un agujero negro en el espacio. La estrella continuaria, no obstante, ejerciendo la
misma fuerza gravitatoria sobre la nave, que seguiria en érbita alrededor del agujero negro (...)

Un astronauta situado encima de uno de estos objetos®® no seria despedazado antes de que se
formara el agujero negro. De hecho, él no sentiria nada especial cuando alcanzara el radio critico, y
podria pasar el punto de no retorno sin notarlo. Sin embargo, a las pocas horas, mientras la region
continuara colapsandose, la diferencia entre las fuerzas gravitatorias sobre su cabeza y sobre sus pies
se haria tan intensa que de nuevo seria despedazado.

Historia del Tiempo
Capitulo 6
Los Agujeros Negros

En la cita anterior, se puede observar la coincidencia con la explicacién de Swami,
referente al samadhi, cuando dice: “Samadhi es como el océano hacia donde fluye toda disciplina
espiritual. Los siete rios de yama, niyama, asana, pranayama, prathyahara, dharana y dhyana
confluyen en samadhi, en donde toda huella del nombre y la forma desaparecen. Quien sirve y quien
recibe el servicio, el que medita y aquel en quien se medita son uno. Todas las deidades se disipan y
se destruyen: uno no sentira la experiencia, es decir, no serd consciente de lo que esta
experimentando. Samadhi sera s6lo uno mismo, nada més. Si hay algo mas, no puede ser samadhi,
sino un suefio, una fantasia, una visién pasajera. Samadhi no puede admitir otro que no sea
Brahman. "®, al igual que Hawking cuando dice que el astronauta: “no sentiria nada especial
cuando alcanzara el radio critico”.

% Objetos en el universo que pueden producir un colapso gravitatorio y producir agujeros negros.
%1 | aPaz Suprema. Prashanti Vahini (P&g. 56 - 64)

207



27.3 El Cieloy La Fusion

Swami nos explica que cuando un devoto alcanza el nivel del Cielo, por
las buenas obras llevadas a cabo en su estancia en la Tierra, no representa la
mayor cercania con Dios y esté sujeto, no obstante, a nuevas visitas a la Tierra
para completar su purificacion.

No podemos pensar sin palabras; las palabras constituyen el material esencial para cada
pensamiento. Cuando el individuo abandona el cuerpo, las palabras entran en la mente; la mente
entra en la fuerza vital y esta se funde en el Alma. EIl Alma (individualizada en el cuerpo), cuando
llega a liberarse, pasa raudamente hacia la Regién del Principio Solar (Suryaloka). Desde alli pasa a
la region de Brahma (el Brahmaloka). Una vez alcanzada esa region, el Alma individualizada ya no
tiene nada que ver con la naturaleza. Existird alli hasta el fin de los tiempos. Experimentara una
bienaventuranza sin limite. Sera poseedora de todos los poderes, con excepcion de los poderes de la
Creacion (...)

De acuerdo con los Vedas, cuando se observa siempre el mas alto bien, la persona es elevada
a la posicion de Devendra. El alma que haya llegado antes a ella, descendera a la Tierra y reasumira
su carrera en forma humana. Al igual que cambian los monarcas en la Tierra, tampoco los regentes
del cielo pueden escapar al ascenso y a la caida. También los residentes del cielo estan sujetos a la
ley de los altibajos. Solamente en el Brahmaloka se esta libre de nacimiento y muerte, de ascenso y
caida, de altas y bajas. Esta es otra doctrina basica del pensamiento bharatiya, el eterno néctar que
le entrega a la humanidad.

Mientras el Alma Individualizada es un deva en el Chandraloka®, no puede efectuar accién
alguna. Solo el hombre se puede expresar a través del karma que lo ata por medio de sus
consecuencias. Karma significa actividad emprendida con deseo, con los 0jos puestos en el resultado.
Cuando el alma permanece como un deva en el Chandraloka se encuentra contenta y satisfecha, de
modo que no anhelara la actividad para lograr algin placer o éxito. La residencia en ese Loka
constituye la recompensa que se ha ganado por las buenas obras llevadas a cabo en el pasado, o
puede ser el premio merecido por su bondad. Cuando la felicidad que emana de las buenas obras se
haya disfrutado y consumido, se tendré que sufrir el saldo de las consecuencias acumuladas, de modo
gue el alma debera volver como hombre a la Tierra. Entonces, si alcanza el mas alto bien y se dedica
a la realizacion de acciones con el mayor potencial de mérito, puede limpiar su corazon y llegar a
alcanzar el Brahmaloka, desde el cual no hay retorno.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
8 LaEsclavitud

Es decir, a través de la purificacién, por medio del karma en Dharma, y por
la Gracia Divina, se consigue obtener la unidad, la Paz Suprema, lo que representa
Brahmaloka.

Siguiendo nuestra explicacion acerca de la unién con la Conciencia Divina a
través del agujero negro, observamos que la fuerza gravitatoria dentro de un
agujero negro es tan alto que los conos de luz (Fig. 22.1), por no poder escapar de
su atraccion, se inclinan hacia dentro hasta cerrarse (Fig. 27.3).

%2 “Chandraloka viene a ser segun los hindiies, el tiempo que se pasa como un deva en los Cielos o lo que el
cristianismo y el islamismo denominan un dngel.” (La Senda de la Verdad. Sathya Vahini. 8 La Esclavitud)

208



Cuando la estrella se contrae, el campo gravitatorio en su superficie es
mas intenso y los conos de luz se inclinan mas hacia adentro. Esto hace mas
dificil que la luz de la estrella escape, y la luz se muestra mas débil y mas roja
para un observador lejano. Finalmente, cuando la estrella se ha reducido hasta un
cierto radio critico, el campo gravitatorio en la superficie llega a ser tan intenso,
gue los conos de luz se inclinan tanto hacia dentro que la luz ya no puede escapar.

Tiempo

v

Distancia desde el
centro de la estrella
o

Fig. 27.3 Cono de Luz cerrandose

Historia del Tiempo
Capitulo 6 Los Agujeros Negros

Sabiduria es conocerlo todo. Poseerla significa que no hay mas dudas en
la mente.

La sabiduria se acrecienta con la evolucion del alma, es un crecimiento
natural que resulta de la experiencia de muchas vidas.

La sabiduria perfecta existe cuando el hombre y Dios son uno, en el
mismo nivel de conciencia y completamente fusionados. En ese punto, el hombre
y Dios SON uno.

Mensajes de Sai para ti y para mi
Sabiduria

Si las actividades de la inteligencia se aquietan, y ésta se refugia en Brahman, uno se fundira
con Brahman o el Absoluto Universal. Hay que observar el mundo desde lejos con una actitud
desinteresada; por este medio puede ser vencido el mundo de la materia, y las personas que lo logren
escaparan a los engafios del intelecto, que sélo crea dudas, ilusiones y dualidades ajenas a la realidad
del Alma.

El intelecto es un instrumento primordial que hay que limpiar de la herrumbre del mundo
sensorial y hacerlo brillar con su refulgencia natural propia. El intelecto no debe estimularse,
agitarse, ni siquiera activarse porque cuando asi acontece el mundo aparece variado y multiforme;
en cambio cuando el intelecto esta quieto, la Paz envuelve al hombre, lo sumerge en esplendor y lo
sitla en Bienaventuranza plenay continua.

Por lo tanto, que todos los aspirantes espirituales se establezcan en el conocimiento de su
propia realidad intima, mediante una vida disciplinada y de esfuerzo constante; que pueda mantener
su mente alejada del mundo, que disfruten de la contemplacién del Espiritu Supremo, se saturen de
Ananda y se conozcan a si mismos como el Uno sin Segundo.

209



Este es el estado de desinterés o condicion de la persona que ha comprendido la Verdad.

Nunca mas existira otro; todo lo que existe es este mismo estado. Suka, Sanaka y Sananda

alcanzaron la Bienaventuranza de esta Paz incomparable. Dejaron de padecer afliccién, duda y

distracciones y ya no necesitaron mas pensamientos de indagacion; ya no los afectaron los cambios,

pues el Alma no los tiene. Una vez que la persona ha saboreado esa dulzura, nunca méas dara

importancia a opiniones o argumentos discrepantes; no tendrd mas pensamientos dispersantes y no lo
atraera ningun apego; se mantendra firme y fiel a su conviccion.

La Paz Suprema

Prashanti Vahini

(P4g. 50-51)

No hay violencia. La ignorancia al llegar a cero, la Evolucion se hace infinita. Los ejes
mentales o imaginarios desaparecen y sélo permanece el eje Real, el Amor.

Sélo existe el Amor, soélo Dios.

jEscuchen pues, aspirantes! Ustedes, los de naturaleza espiritual,

busquen descubrir su propio ser, su realidad; obtengan el conocimiento de que

son el Alma misma; regocijense en el Alma; prueben la Bienaventuranza

incomparable, ilimitada, no diluida, del Ser verdadero. Dejen que el tiempo se

disuelva en El, porque su forma misma es el tiempo; ésa es la legitima mision
del hombre.

La Paz Suprema

Prashanti Vahini

(Pag. 49)

210



REFLEXIONES

Cada quien debe comprender y actuar en consecuencia para liberar la mente del
condicionamiento kdrmico para actuar sin apego y, de esta forma, unificar el pensamiento, la
palabra y la accion.

El hombre es la encarnacién de la verdad eterna, es la personificacion de Sat — Chit —
Ananda, pero es incapaz de reconocer su verdadera identidad porque su egoismo y codicia, su pompa
y orgullo recubren su verdadera forma: Ser — Conciencia — Bienaventuranza

Aquel que es capaz de librarse de apego, odio, egoismo y codicia, reconocera su naturaleza
divina Lo Divino en €l esti recubierto por esas tendencias, asi como las brasas ardientes estan
recubiertas de cenizas. Si se les sopla a las cenizas, el fuego se revela.

Ese Ser — Conciencia — Bienaventuranza es la verdadera riqueza de un ser humano. Cada
quien debe tratar de obtener este tesoro venciendo al dragén del engreimiento que le impide el acceso.
Cada uno debe pensar para si mismo como esta buscando ese tesoro.

Los hombres parece que adoran a Dios, pero en realidad adoran a los objetos mundanos.
¢Como puede esperar alcanzar a Dios? Debe haber armonia entre pensamiento, palabra y accion.
Lo Divino a quien buscan esta dentro de ustedes. Su anhelo por lo Divino debe ser total y absorbente.

La gente habla de liberacion. ¢De qué se han de liberar? ¢De la familia, riqueza o profesion?
No. Liberarse de éstos es muy facil. La liberacidén debe ser del sentido de identificacion con el
cuerpo. El cuerpo es s6lo un instrumento, no su verdadero ser. El cuerpo es un don de Dios; no les
pertenece y deben protegerlo como un instrumento que les ha sido dado. Todo pertenece a Dios;
deben tratarlo como un depo6sito que se les ha confiado y no como una propiedad. Por lo tanto, es su
deber hacer un uso correcto del cuerpo y los sentidos.

Los caminos de Dios asombrosos, inescrutables y misteriosos. Dios ha hecho amplia
provision para todas las necesidades del hombre, y le ha dado mucho mas en forma de lujos. Ademas
le ha dado al hombre el poder de controlar todas esas cosas, pero le ha dicho: “Eres libre de usar
todas las cosas que se te han dado en la forma que te plazca con una condicion: tendras que enfrentar
las consecuencias de tus acciones”. Esto significa que no pueden abusar de la libertad que se [eS ha
concedido mal usando los objetos que recibieron. Si lo hacen tendran que soportar la miseria
resultante; si las usan bien disfrutaran de los beneficios que confieren. Deben tomar nota del
proposito para el cual usan sus sentidos y los objetos que recibieron. Cualquier mal uso les traera
miseria. Llegaron a este mundo sin nada y lo dejaran sin nada. ¢Qué sucede con su riqueza o con
ustedes? ¢De qué sirve toda la riqueza si el que la recibe no se da cuenta de la bienaventuranza de la
unidad con lo Divino, Sat — Chit — Ananda? [Swami cant6 un verso en el cual lamentaba los apuros
del hombre que sin cesar trabaja para alimentar su estomago olvidandose de Dios]. Todos esos
empefios son totalmente indtiles. Los cientificos que estan explorando la luna no tratan de
comprender sus propias mentes. Si no se entiende el verdadero ser de uno, todos los demas
conocimientos carecen de significado.

La luna disipa la oscuridad de la noche brillando gracias a la luz que refleja el sol. La luz de
la luna es fresca mientras que la del sol es caliente. La mente es como la luna. Cuando los rayos del
atma caen sobre la mente, ésta adquiere frescura. Cuando los mismos rayos caen sobre el intelecto,
éste se calienta.  Hoy en dia hay méas concentracion en desarrollar el intelecto que en ampliar la
mente. El hombre, que ha venido de lo Divino, debe tener como meta lo Divino. [Swami dio el
ejemplo del famoso fabricante italiano de violines, Antonio Stradivarius, que se tardaba un afio para
hacer un violin perfecto porque consideraba que hacer un violin era una ofrenda a Dios, que es
perfecto].

Todas las acciones han de hacerse con todo el corazén. De esto es un ejemplo la total
devocion de las pastoras a Krishna. Se perdian en éxtasis en la melodiosa musica de la flauta de
Krishna, encontraban en esa musica la esencia de todos los Vedas y las sagradas escrituras.

211



[Bhagavan cantd un verso en el cual las pastoras le piden a Krishna que llene sus corazones con la
nectarina melodia de su flauta].

¢Cudl es la importancia de la flauta? Simboliza al cuerpo humano. La flauta tiene nueve
huecos, el cuerpo humano tiene nueve orificios; debemos considerar al cuerpo como la flauta de
Dios: debe llegar a estar completamente vacia para que lo Divino la llene con su aliento y produzca la
melodia de lo humano. Hoy el cuerpo es todo menos hueco; esta lleno de toda clase de deseos. Sélo
cuando se eliminen los deseos el cuerpo serd un instrumento con el cual se produzca la nectarina
musica de la Divinidad. Este es el proceso de entrega total a lo Divino. Es entonces cuando uno se
siente embriagado con la musica de lo Divino. Para experimentar la Divinidad hay que desechar la
ostentacion y el orgullo. La gente habla de la meditacién, pero ¢cuéntos se concentran en Dios?
Realmente no es necesaria la meditacion formal si estdn conscientes de que lo Divino esta dentro de
ustedes. El propdsito de la meditacion es reconocer la unidad de uno con Dios. Este darse cuenta
llega s6lo si uno se quita la triple capa que cubre el atma en la forma de los tres gunas: tamas, rajas
y satva.

Consideren que todo el trabajo es para Dios, cualquiera que sea su vocacion o profesion. Al
dedicar todas sus acciones a Dios santifican cada acto de su vida cotidiana. Ese es el mensaje de los
Vedas.

Eterno Conductor
Vol. XIl' N°11-12
La Bienaventuranza de la Autorrealizacién

En el Brahmaloka no hay limites. Al llegar a este nivel de consciencia, los contornos
desaparecen, evidenciaremos la unificacion de la nada (0) y del infinito (o), llegamos al
contento interior de la existencia del Ser y del No Ser.

El universal Sai es el Dios omnipresente que se manifiesta en muchas
formas diferentes. Todas ellas son parte de todo y también ustedes son parte de
ese todo, parte de Sai.

La felicidad verdadera sélo puede llegar a sus vidas cuando se
reconozcan a si mismos como realmente son: pura divinidad. Eso es Sai.

Mensajes de Sai para ti y para mi
Sai Universal

Se podria decir: la condicion de contorno del universo es que no tiene
ninguna frontera. EIl universo estaria completamente autocontenido y no se veria
afectado por nada que estuviese fuera de él. No seria ni creado ni destruido.
Simplemente SERIA.

Historia del Tiempo
El Origen y el Destino del Universo

212



28. EL INICIO Y EL FINAL DE LOS TIEMPOS

El universo como creacion debid haber tenido un momento de inicio y asi el tiempo.
¢Como se hizo posible la formacion del universo o del cosmos?

28.1 Principio del Tiempo

Swami nos habla, al igual que la fisica, que el universo comenzo6 con una
gran explosion, el big bang, donde toda la materia se encontraba en punto y asi de
densidad infinita.

Anteriormente, nada existia en el universo. En el comienzo, el sol, las
estrellas, la tierra, el cielo, ninguno existia. Sélo habia profunda oscuridad por
doquier. La combinacion de atomos produjo la formacion de materia dura de
una muy alta densidad. Como resultado de esto, se gener6 mucho calor.
Entonces, de repente, la materia dura con un gran sonido explot6 en pedazos que
se expandieron por todas partes. Esta fue la causa de la creacion. También fue
la experiencia de Kaanaada. EIl sonido que emand cuando tuvo lugar el gran
sonido el ‘big bang’ es el Pranava, el Omkar, el sonido primordial. Este sonido
del Pranava es todo penetrante. Se origind en el mas diminuto atomo (parana
anu). No hay nada fuera del atomo en esta creacion. “;Como puede alguien
comprender y realizar esto?”, fue la pregunta de Kaanaada. Finalmente, él
realizé el principio del Pranava. El hombre debe contemplar este sonido
primordial con el fin de alcanzar la liberacion.

Discurso Divino con ocasion del Gurd Purnima
Desarrollen amplitud de mente para experimentar la Divinidad
24 de julio de 2002

Stephen Hawking nos indica:

Durante los afios siguientes, me dediqué a desarrollar nuevas técnicas
matematicas para eliminar el anterior y otros diferentes requisitos técnicos de los
teoremas, que probaban que las singularidades® deben existir. El resultado final
fue un articulo conjunto entre Penrose y yo, en 1970, que al final prob6 que debe
haber habido una singularidad como la del big bang, con la Gnica condicion de
que la relatividad general sea correcta y que el universo contenga tanta materia
como observamos. Hubo una fuerte oposicién a nuestro trabajo, por parte de los
rusos, debido a su creencia marxista en el determinismo cientifico, y por parte de
la gente que creia que la idea en si de las singularidades era repugnante y
estropeaba la belleza de la teoria de Einstein.

8 Un punto de comprensién infinita se llama en fisica matematica una «singularidad». (La Mente de Dios)
Un punto en el espacio — tiempo en el cual la curvatura del espacio — tiempo se hace infinita. (Historia del
Tiempo)

213



No obstante, uno no puede discutir en contra de un teorema matematico. Asi, al

final nuestro trabajo lleg6 a ser generalmente aceptado y, hoy en dia, casi todo el

mundo supone que el universo comenzé con una singularidad como la del big
bang.

Historia del Tiempo

Capitulo 3

El Universo en Expansion

Podemos considerar al big bang como el inicio o el comienzo del tiempo.

El tiempo es la manifestacion del poder de Dios, y por ello no tiene un
final o un principio que puedan ser medidos.
La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
13 El Avatar como Guru

Este fendmeno para la formacion del universo explica su caracteristica
material; sin embargo, existe otra realidad mas profunda y sutil todavia. Hemos
visto que el tamafio del universo depende del grado de ignorancia que una persona
en particular posea y asi, el nimero de universos estd en concordancia con la
cantidad de puntos de vista o de la ilusion.

Los monistas dicen: “Cualquiera que sea la porcion que quieran atribuir
0 imaginar, recuerden esto: el cosmos no existe. Es una ilusién. Nunca ha
existido, no existe ni nunca existira. La creacion del cosmos, su disolucion, estos
billones de individuos que emergen y se funden en él, todo esto no es mas que un
suefio. No existe ninguna Alma individualizada, ninguna Alma separada.
¢Cémo podria haber billones de Almas Individuales? No hay sino Uno,

indivisible, completo, absoluto.”
La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
9 Uno con el Uno

En el Kybalion se especifica en el Principio de Mentalismo.

“El Todo es Mente; el universo es mental.”
El Kybalion

28.2 Final del Tiempo

Asi como a través del big bang podemos considerar el inicio del tiempo, debe
haber un final.

Cuando en la vida ordinaria el hombre quiere resolver un problema que lo afecta,
requiere conocer la causa que lo produjo de modo de permitirle conseguir su
solucion.

(Qué significa decir: “Dios es la Causa Inmediata del cosmos”? Causa inmediata significa
la causa que produjo el efecto. El “efecto” es la “causa” con otra forma. No puede ser separado de
la causa. Cada efecto que observamos no es sino una causa que ha asumido una nueva forma. El
cosmos es el efecto, Dios es la Causa; estas declaraciones no hacen sino enfatizar el hecho de que el

214



cosmos no es sino Dios bajo otra forma. Cuando se arguyen que el cuerpo es limitado y sutil y que lo
conduce a uno hacia la Causa, es decir, Dios o que fue de Dios que se desarroll6 y tom6 forma, los no
dualistas responderian que fue Dios mismo quien se manifestd en la forma del cosmos (...)
También los suefios han de basarse en la realidad. Sin una realidad basica no podria existir
la “idea o hecho dependiente”. Sin que exista una cosa bdsica, no podrian emanar otras cosas a
continuacién. Si no existiera un ser basico, no podrian manifestarse otros seres subsecuentes. Ese ser
basico lo constituye Dios o Ishwara. El es pleno, El es la mente, el cuerpo, el Alma. Ustedes son sélo
tan reales como un suefio. Para el ojo que puede ver la realidad, el cosmos no es esta multiplicidad
de nombres y formas, sino Unicamente Ser, Conciencia, Bienaventuranza (Sat — Chit — Ananda).
Piensen un poco en sus suefios. Estos no surgen de algln sitio exterior a ustedes, y sus variadas
imagenes y actividades tampoco desaparecen hacia algin lugar fuera de ustedes. Mientras estan
sofiando, consideran reales las personas y hechos que experimentan, tan realmente como consideran
cuando estan despiertos las sensaciones de dolor o placer, temor, ansiedad o alegria. En esos
momentos, no las desechan como ilusorias. EIl cosmos es un suefio de Dios. Surge en El y se funde en
El. Es producto de su mente. Estas vidas — todas estas llegadas repetidas — no son sino el caprichoso
entretejido de una ilusion engafiosa, fantasias irreales, agitaciones ilusorias y apariencias irreales.
Ustedes son lo Pleno, son Dios. Dios es ustedes. Aquellos que han vivenciado esta Sabiduria
Suprema son lo que podran lograr la unidad con el Uno aqui y ahora.
La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
9 Uno con el Uno

Existe la posibilidad de liberarse del mundo dual y salir del universo, al
adquirir la conciencia necesaria para eliminar la maya que lo causo.

Con respecto al mundo material, los fisicos y matematicos establecen tres
tipos de suposiciones sobre la propagacion del universo. De esta forma tenemos:

a) El universo se expande con una velocidad tal que la atraccion
gravitatoria de las diferentes galaxias es capaz de frenar y detener
la expansion. El universo comienza en cero, se expande hasta un
méaximo y la atraccion comienzan a contraer el universo hasta
llegar a cero nuevamente [Fig. 28.1(a)].

b) En el segundo tipo [Fig. 28.1 (b)] el universo se expande con un
velocidad tal que la atraccion gravitatoria de las galaxias no
puede pararlo aunque lo frena un poco. La separacion entre las
galaxias comienzan en cero y contindan alejandose con una
velocidad estacionaria.

c) En el tercer tipo [Fig. 28.1 (c)] el universo se expande con una
velocidad justa para evitar colapsarse. De este modo, la
separacion de las galaxias comienzan en cero y contindan
alejandose siempre con una velocidad cada vez menor sin llegar a
ser nula.

215



.
w L
o o -
= E -
Z - Z
1] L
=z =z
cF: o2
Ix | <%
<3 |/ < g
< o<
7RO . BOo
el
——
BIG BANG BIG CRUNCH BIG BANG
TIEMPO
TIEMPO
(@) (b)
4
L
o
[ n®
Z
L
zZ
Q ¢
o ”
<5
<
o<
53 |
BIG BANG TIEMPO
(c) o _
Historia del Tiempo
Capitulo 3
El Universo en Expansion
Fig. 28.1

Universo en expansion

Todo lo creado llega a su fin. Tomando como base esta aseveracion
podemos asumir el modelo: Fig. 28.1 (a) como el mas factible de ocurrir en el
transcurso del tiempo. De esta forma en el big bang se inici6 el tiempo y en el big
crunch (gran crujido, implosion) sera su final, su disolucion.

La teoria de la relatividad general de Einstein, por si sola predijo que el
espacio — tiempo comenzé en la singularidad del big bang y que iria hacia un
final, bien en la singularidad del big crunch [‘gran crujido’, ‘implosion’] (si el
universo entero se colapsase de nuevo) o bien en una singularidad dentro de un
agujero negro (si una regién local, como una estrella, fuese a colapsarse).
Cualquier materia que cayese en el agujero seria destruido en la singularidad, y
solamente el efecto gravitatorio de su masa continuaria sintiéndose afuera. Por
otra parte, teniendo en cuenta los efectos cuanticos parece que la masa o energia
de la materia tendria que ser devuelta finalmente al resto del universo, y que el
agujero negro, junto con cualquier singularidad dentro de él, se evaporaria y por
Gltimo desapareceria.

Historia del Tiempo
Capitulo 8
El Origen y el Destino del Universo

216



Cuando Swami nos habla sobre las condiciones de existencia en
Brahmaloka, nos dice (Ver: 27.3. EIl Cielo y la Fusién): Una vez alcanzada esa
region, el Alma individualizada ya no tiene nada que ver con la naturaleza. Existira alli
hasta el fin de los tiempos. Podemos suponer, en consecuencia, que el final de los
tiempos ocurrird cuando Prakriti desaparezca por completo en su Creador.

Para que el modelo: Fig. 28.1 (a) ocurra, es necesario que una fuerza retrace
y pare las fuerzas expansivas consecuencias del big bang para generar fuerzas de
comprension y, de esta forma, toda la masa presente en el universo se atraiga
mutuamente.

El cosmos (Jagat) fue creado por Dios a partir de Si mismo, de modo que
El es tanto el Creador como la materia del cosmos.
La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
9 Uno con el Uno

El cosmos o creacion, el tiempo, la actividad (karma) son
manifestaciones de la voluntad de Dios, controlados por El. Son considerados
“falsos” o “irreales” por algunos, mas ;jcomo podria ‘“‘decretar” algo que no
fuera verdad Aquel que es la encarnacion misma de Sathya, la Verdad? Por lo
tanto, se puede decir que estas manifestaciones son, en un sentido, verdaderas.
Cuando la evolucion se torna en involucién y se llega a la dltima etapa de la
fusion de lo consciente con lo inconsciente, Ishwara es 1o Gnico que existe.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
13 El Avatar como Guru

La espectacular masa que permite generar la fuerza gravitatoria que frene y
contraiga al universo material puede conseguirse cuando los agujeros negros se
atraigan y se unan.

De hecho, el &rea aumentara siempre que algo de materia o radiacion
caiga en el agujero negro [Fig. 28.2 (a)]. O si dos agujeros negros chocan y se
quedan unidos formando un Unico agujero negro, el area del horizonte de sucesos
del agujero negro® final serd mayor o igual que la suma de las areas de los
horizontes de sucesos de los agujeros negros originales [Fig. 28.2 (b)]. Esta
propiedad de no disminucion del area del horizonte de sucesos produce una
restriccion importante de los comportamientos posibles de los agujeros negros...
con tal de que el agujero negro se hubiera estabilizado en un estado estacionario
en el que no existieran cambios temporales.

% Horizonte de sucesos: “Frontera de un agujero negro.” “Cualquier cosa o persona que cae a través del
horizonte de sucesos pronto alcanzara la region de densidad infinita y el final del tiempo.” (Historia del tiempo)

217



SE FUSIONAN PARA FORMAR
UN AGUJERO NEGRO FINAL

MATERIA
QUE CAE

AGUJERO NEGRO AGUJERO NEGRO
AGUJERO NEGRO
(HORIZONTE DE SUCESOS)

(@ (b) Historia del Tiempo
Capitulo 7
Los Agujeros Negros no son tan Negros

Fig. 28.2
Unidn de Agujeros Negros

Analogando el perfil del agujero negro con la curva Evolucién, podemos
decir que la unién de agujeros negros presentan el mismo didmetro a la salida y la
velocidad que adquiere un cuerpo en este punto, segun la Fig. 19.1 es la velocidad
de la luz (a=c).

Las Upanishads declaran que Dios es el simbolo de diez pulgadas que
representa al tiempo y al espacio. El es el “lingam”, la forma elemental que
simboliza la primera manifestacion de la Voluntad Divina.

Sadhana. El Sendero Interno
11. El Significado de los Festivales HindUes
(3. Maha Shivaratri)

El universo y asi el tiempo terminara en una singularidad que
pudiéramos llamar Dios, para luego volver a generarse en un
proceso sin fin.

En la inmensidad del Universo material o fisico, el tiempo para que dos
agujeros negros choquen y se unan es muy alto... muy alto.

La evidencia presente sugiere, por lo tanto, que el universo se expandira
probablemente por siempre, pero que de lo Unico que podemos estar
verdaderamente seguros es de que si el universo se fuera a colapsar, no lo haria

218



como minimo en otros diez mil millones de afios, ya que se ha estado
expandiendo por lo menos esa cantidad de tiempo.

Historia del Tiempo

Capitulo 3

El Universo en Expansion

De lo anterior se observa que los fisicos a través de sus modelos matematicos se estan

acercando, cada vez mas, a la comprension de la verdadera realidad del universo y a la unidad
de conocimiento.

219



REFLEXIONES

Para tratar de comprender la realidad del universo, debemos observarlo desde dos grandes
puntos de vista:

a) Material (denso)
b) Espiritual (sutil)

Asi, al desapegarnos del area material, a través del estudio y practica espiritual, aumentamos
nuestro nivel energetico, lograremos llegar a la sabiduria que nos permitird entender la causa
de todo y, de esta forma, escapar de las redes del universo dual y fundirnos con lo no
diferenciado.

No nos preocupemos tanto por los misterios del universo fisico y méas bien, siguiendo las
indicaciones del Avatar, busquemos y encontremos la forma de salir de él.

¢Qué es aquello que cuando se conoce hace que se conozca todo lo demas? Cuando llega a
conocerse el Alma, declaran las escrituras, todo lo demas puede conocerse. El cosmos es s6lo
relativamente real y falso en parte. Conocerlo resulta indtil e innecesario. Ello no constituye un
legitimo propdsito de la vida. La vida se aprovecha mejor y el esfuerzo humano se dirige mejor
cuando se busca alcanzar el principio del Alma. Los Srutis advierten al hombre respecto a otras
investigaciones vanas. Los textos de los Srutis y otra literatura sacra, como los Srutis, Ithihasas y
Puranas, no nos ensefian en parte alguna como fue creado el cosmos ni aconsejan estudiar o tratar de
entender sus origenes o el proceso. No indican que la carencia de tal conocimiento sea una
calamidad; inclusive afirman que, lograrlo, es una tarea imposible.

“;Por qué preocuparse acerca de cdmo nacio el cosmos o cuando morird? jPreocUpate mas
bien en ti mismo!”. Esta es la leccion enfatizada por las escrituras. “Condcete a ti mismo”. Una vez
gue se conozcan a si mismos, todo lo restante les resultard, automéaticamente, claro. Ustedes son
microcosmos en el macrocosmos. Asi como el conocimiento de una sola vasija de barro basta para
saberlo todo respecto de todas las vasijas de barro, cuando se conocen a si mismos, pueden llegar a
saber lo demas.

Para hacer que un nifio deje de llorar y recobre su alegria, el aya le relata un cuento de hadas
que le guste. EI Unico proposito que la mueve es calmar al nifio; el cuento de hadas no es sino un
medio adaptado a su nivel intelectual. De igual manera, el individuo fascinado por la atraccion sin
comienzo de la ilusién y atado por tendencias que ha cultivado durante muchas vidas en el pasado, no
puede evitar inquirir por los origenes del universo que tiene ante si. Los Srutis responden a esta
indagacion con palabras que dan un alivio momentaneo. Porque el interrogante sobre coémo fue
creado el universo es comparable con el de como se crea un suefio. El suefio se origina en el dormir
(o nidra); el universo se origina a través de la ilusién (o maya). Asi como en el suefio no hay orden ni
ley, también el universo esta envuelto en el misterio y en lo ilusorio. Hay sélo el UNO y no dos, como
sucede a menudo en los suefios. Esta es la doctrina Advaita.

Muy similar a la cuestion del origen de la creacién, hay otro problema que generalmente
preocupa al hombre: (Cémo naci¢ esta ignorancia? La solucion se la dio el sabio preceptor Vasishta
a Sri Ramachandra: “;Rama! — Le dijo —, mas que embrollarte en indagar como la ignorancia hizo
presa al hombre, yo te exhortaria a emprender los esfuerzos que sean necesarios para liberarte de
ella”. Esta leccion no va dirigida solo a Rama, sino a todo el género humano. Les sirve de ayuda a
todos aquellos que no hayan llegado a la comprension de la Verdad que se esconde tras el mundo
objetivo. Ignorancia es el nombre que se le ha dado a la falta de conocimiento de lo que es nuestra
propia experiencia interna: que el universo es un fenémeno siempre cambiante.

220



¢Y por qué, entonces, nos inquieta dicho interrogante? Convénzanse de que tienen esta
ignorancia, renuncien a la lucha por liberarse del apego a este mundo cambiante con su ciclo
concomitante de nacer y morir. Discutir si este no conocimiento se asocia con Brahman o emana del
individuo no es sino otra evidencia de esta ignorancia. De seguro que es mucho més importante
concentrarse en los métodos que permitan eliminar la ignorancia, ya que ello ciertamente
desembocara en la sabiduria. La sabiduria es luz; la ignorancia es oscuridad. La oscuridad solo

puede persistir hasta el momento en que brille la luz.
La Senda de la Verdad

Sathya Vahini
20 El Propésito Primordial

El universo es la representacion del karma.
La Liberacion es eliminar la maya, trascender el tiempo y el espacio, y asi
llegar a la unidad del Ser.

221



29. DE VUELTA A LA MANIFESTACION

En nuestro estudio de la iluminacion y su representacion en la Fig. 17.2, observamos
que en el Estado de Divinidad (punto D), cuando el individuo se libera del karma y de las
restricciones universales, asume las condiciones de la luz y su estado de conciencia llega al
infinito (c0).

El Atma (Alma) es el Ser — Conciencia — Bienaventuranza, tratado como un compuesto
inseparable. La ilusion (maya) también es un compuesto conformado por las tres modalidades o
cualidades de la naturaleza: tamasica, rajasica y satvica. Ellas se expresan en deseo (icha shakti),
acto (kriya shakti) y sabiduria (jiana shakti). La cualidad denominada tamas crea la apariencia de la
diversidad, escogiendo al Uno bésico. La cualidad llamada rajas (el dinamismo o la pasién) explora
la Verdad y los deleites de la sabiduria. La cualidad llamada satva (la pureza) es un diafano espejo
que entrega una imagen correcta de las cosas y los hechos que se desarrollan ante él. Refleja al
Parabrahman y revela a Ishwara (Dios). Asi manifestado, Dios se convierte en el universo creado por
su voluntad. Ishwara reflejado carece de la capacidad de la ilusion. Tal como el agua clara de un
lago tiene espuma y burbujas en su superficie, la naturaleza esencial del Alma parece estar oscurecida
por la engafiosa apariencia de la ilusion y su producto: el universo con sus variados nombres y
formas. Cuando las tres modalidades o cualidades de la ilusion se encuentran en equilibrio y en un
estado de serena quietud, se dice que el universo esta inmanifiesto (avyakta). A esto se le denomina
“el estado de simiente”, puesto que todas las variaciones subsecuentes se encuentran inmersas y
latentes en él. Cuando se produce el impacto de tamas y rajas, es causada la creacion y aparece el
cosmos. Ellos impulsan a los seres vivientes a la actividad. La fuerza de lo ilusorio esta condicionada
por los tres gunas, segun cdmo cada uno de ellos se exprese y ejerza su influencia sobre los restantes.
Cuando predomina satva, se le denomina atmamaya; cuando rajas prevalece, se convierte en no
conocimiento (avidya), y cuando tamas encabeza el trio, se torna en inercia o somnolencia (tamasi).
Cuando el Alma se refleja en el modo satvico, la imagen se vuelve Ishwara; cuando se refleja en
tamas, se vuelve materia. Es el molde (upadi) el que causa la diferencia entre Ishwara (Dios), el ser
viviente y la materia. Cuando no hay molde o envoltura, todos son Alma. Desde el momento en que el
universo es Dios, el ser individual y la materia se pueden describir ciertamente como el compuesto de
los tres gunas. EIl universo se ha manifestado con el objeto de servir a los mas altos intereses de los
seres vivientes y del hombre, el mas inteligente de todos ellos. Mientras se afirma que el Alma esta
reflejada en los modos satvico, rajasico y tamasico, produciendo las impresiones de Ishwara, el
individuo y la materia, debe enfatizarse también un punto. EIl espejo que condiciona la imagen no
tiene sino una capacidad limitada: s6lo puede reflejar objetos que estan frente él. Si, por otra parte,
el espejo es convexo o cdncavo o si su superficie esta sucia, la imagen sufre una distorsion o pierde
claridad. Ello, no obstante, no afecta al objeto, sélo la imagen se distorsiona o se hace borrosa. Sin
embargo, generalmente se suele condenar al objeto sobre la base de su reflejo o imagen.

Debido a la ilusion y la ignorancia, también Brahman aparece distorsionado y esta
distorsién, que es una caracteristica superpuesta, se toma errébneamente como asociada a Brahman
mismo. La imagen de Parameshwara (la Deidad Suprema) es también un reflejo en el espejo ilusorio.
Asi como la leche se transforma en cuajada, Brahman se ha transformado en el universo. Esta
transformacion es la maniobra de maya. Brahman es el sefior de maya y no su subordinado. El libera
el poder de maya y lo dirige. De este modo, Brahman personalizado o Parameshwara, se conoce
como omnipotente y omnisciente. Ishwara y los elementos o materia (butha) contribuyen los tres al
progreso del individuo, cada uno a su propia manera.

Ishwara o el Sefior es la cristalizacion de todos los deseos; todos los objetos de goce del
universo emanan de su voluntad, y asi, El no tiene deseo alguno. Ha manifestado al universo no para
llevar a cabo algun deseo suyo o para llenar algln vacio que tuviera, sino para entero beneficio de los
seres vivientes. “No hay ningun deber que me ate, en ninguno de los tres mundos”, dice Krishna. La

222



creacion, la manifestacion o emanacion es su naturaleza misma. De ahi la descripcion: “El que goza
con el juego” (Lila Vinodi), que llena a todos los seres de conciencia y los ayuda a estar alertas y
activos. El le otorga a cada uno la consecuencia de pensamiento, palabra y obra y es descrito, por
ende, como El Dador del Fruto de la Actividad (Karma phala — pradatha). Sin la intercesion del
Sefior, la actividad no puede desembocar en su consecuencia, ni puede surgir la certeza respecto de
gue un acto en particular tenga un resultado de alguna manera identificable, Ademas, los sabios
declaran que la actividad es momentanea. Surge el pensamiento y se lleva a cabo el acto, y a este le
sigue el fruto. No es dable predecir cuando estara disponible el fruto, ni cuél sera su naturaleza, de
modo que debemos admitir que todo depende del mandato del Sefior. Lo que no puede ser
interpretado por nuestro limitado intelecto debe adscribirse a su mandato.
La Senda de la Verdad
20 El Propésito Primordial

El amor es Dios, vivan en el amor. La humanidad no puede existir sin
amor. Dios no existe en la forma de Vishna, Shiva, etc. El existe en la forma
del amor.

Discurso Divino del 10 de junio 2001
El Cuidado de la Salud no es un Negocio

La entropia proporciona una medida cuantitativa del grado de desorden de un sistema.
Asi, un vaso intacto encima de una mesa, estado 1, tiene una entropia S; y el mismo vaso roto
en el suelo, estado 2, tiene un grado de entropia S,. Cumpliéndose que: S; > S;.

Es facil comprobar como los procesos tienden hacia estados de mayor desorden, es
decir: AS >0° y no al contrario. Podemos hablar en consecuencia de la irreversibilidad.

Un proceso se dice que es irreversible si el proceso invertido en el
tiempo (el que se observaria en una pelicula proyectada hacia atras) es tal que
casi nunca ocurre en la realidad. Todos los sistemas macroscopicos no en
equilibrio tienden hacia éste, es decir, hacia situaciones de mayor azar. Es decir,
todos los sistemas exhiben un comportamiento irreversible. Como en la vida
diaria estamos rodeados constantemente por sistemas que no estan en equilibrio,
resulta evidente la razon por la cual el tiempo parece tener un sentido sin
ambigliedad que nos permite distinguir claramente el pasado del futuro. Asi
esperamos que la gente nazca, crezca y muera. Nunca vemos el proceso
invertido en el tiempo (en principio posible, pero fantasticamente improbable)
en donde alguien se levanta de su tumba, aparece progresivamente mas joven y
desaparece en el seno de su madre.

Fisica Estadistica

Cap. 1

Notas caracteristicas de los sistemas macroscépicos
1.2 Irreversibilidad y tendencia al equilibrio

Lo anterior nos sugiere que en la formacion del universo y asi de la vida, intervino una
Fuerza Inteligente que ordend el estado de caos total (entropia maxima), luego del big bang, a
una situacion de orden funcional.

®AS=S,-S,

223



El universo entero ha sido creado por la Voluntad de Dios. Dios creo el universo y lo
sostiene. EIl universo finalmente se funde en Dios, su fuente de origen. EIl universo que se ha
originado por la Voluntad Divina es conocido como Vishvam. El significado correcto de Vishvam es
“aquello que es auto expansivo y lleno de bienaventuranza”. Dios ha creado el universo con un
proposito, pero el hombre estd actuando en contrario del mismo. Vishvam no es una mera
manifestacion de materia fisica. Es una manifestacion directa de Dios. Es la encarnacion misma de
la Personalidad Cosmica con todos Sus Miembros. El Vishvam simboliza la naturaleza expansiva de
Dios que se puede comprender sélo por medio del discernimiento (viveka). Dios esta més alla del
tiempo y causa. EIl mundo fisico funciona por la llamada razon pero la Voluntad Divina no esta
limitada por la razén. Dios es la causa primordial detras del universo. EI universo es el reflejo de
Dios. Vishvam y Vishnu no son diferentes entre si. La letra ‘V’ en el nombre de Vishnu representa a
viveka, el discernimiento o discriminacion y vistara o expansibilidad. Por lo tanto, Vishvam es la

forma misma de Vishnu. La creacién entera constituye los varios miembros de Dios.
Discurso Divino del 13 de julio de 2003
Dia de Gurd Purnima

Cada actividad en este mundo es dirigida por Dios, puesta en accion

por Dios, lo sepan o no. Uno sdlo tiene que estar conciente de ello y

compartir la emocion, estremecerse con ese conocimiento. Si Dios no es el

inspirador y el motivador, ;como puede el universo moverse en armonia

girando tan suavemente? De otro modo, seria el caos, la anarquia y el
infierno de un juego de azar.

Mensajes de Sathya Sai VIII

24. El yajna y su ensefianza

La irreversibilidad resulta tanto mas pronunciada cuanto mas particulas
contenga el sistema, ya que la presencia de una situacion ordenada es cada vez
menos probable si se compara con la posibilidad de existencia de una situacién
al azar.

Fisica Estadistica

Cap. 1

Notas caracteristicas de los sistemas macroscépicos
1.2 Irreversibilidad y tendencia al equilibrio

¢Por qué? y ¢Para qué se produjo La Manifestacion? Para responder estas
interrogantes, es necesario aclarar ciertos términos de la Conciencia, como son el Yo Yo y el
Yo Soy.

29.1 YOYOy YO SOY

Para hablar de la existencia de algo, es necesario observarlo. No es posible
determinar algo cuando se es ese algo.

En las ensefianzas de Balsekar, R. (2001), nos habla de la Conciencia en
descanso (Yo Yo) y la Conciencia en accién (Yo Soy), definiendolas de la
siguiente manera:

e Conciencia en descanso (Yo Yo): “La conciencia sin manifestarse,
trascendente; el potencial.”

e Conciencia en accion (Yo Soy): “La Conciencia manifiesta, inmanente; la
Conciencia reflejada dentro de Si misma como la totalidad de la manifestacion.”

224



Estas dos Conciencias no estan separadas, la del Yo Soy estd en movimiento,
mientras que la del Yo Yo es potencial.

Dios es esa Subjetividad informe, el Potencial puro, la infinita Conciencia universal que existe
por si sola aun después de la disolucion césmica. Es Unicamente dentro de esta Conciencia pura e
infinita, dentro del potencial Pleno, que la manifestacion fenomenica surgié como una mera expresion
objetiva de esta Subjetividad pura. La objetivizacion fenoménica de esta Subjetividad pura aparece en
funcion de nuestro mundo externo de la conciencia en el estado de vigilia, precisamente como los
objetos sensibles e insensibles parecen existir y funcionar dentro del mundo interno de la conciencia
en el estado de ensuefio (suefio onirico). Nada ocurre realmente (...)

La conciencia-en-descanso no estd conciente de Si misma. Solo se torna consciente de Si
misma cuando surge ese sentimiento espontaneo de Yo Soy. Yo Soy es el sentimiento impersonal de
estar conciente. Y es en ese momento que la Conciencia-en-descanso se vuelve Conciencia-en-accion,
cuando la Energia Potencial se convierte en energia propiamente dicha. No se trata de dos. Nada
separado sale de la Energia Potencial.

La Conciencia-en-movimiento no estd separada de la Conciencia-en-descanso. La
Conciencia-en-descanso se vuelve Conciencia-en-movimiento, y ese momento es el que la ciencia
denomina el Big Bang, que el mistico denomina el «surgimiento» repentino de la conciencia.

iNo Importa!
2 Todo lo que hay es la Conciencia

Es decir, toda la energia potencial se encuentra en Hiranyagarba, antes del
Big Bang. Esta Conciencia es del tipo Conciencia en descanso (Yo Yo0). Luego,
al ocurrir el impacto de tamas y rajas, la gran explosion big bang, esta energia se
libera para convertirse en energia cinética y asi, en Conciencia Dindmica, el Yo
Soy. Donde la Conciencia en descanso se torna consciente de si misma por la
formacion del universo y de lo que llamamaos vida.

Todo lo que hay es la Conciencia, no consciente de Si misma en Su
Subjetividad noumenal®® pero percibida por Si misma como manifestacion
fenoménica en Su expresion objetiva. Si esto es comprendido profundamente,
no hay mas nada que entender. ¢Por qué? Porque tal compresién debe conducir
a la realizacién de que no existe la entidad individual como tal. Lo que
pensamos ser es meramente una apariencia, una sombra insustancial, mientras
lo que somos real y verdaderamente es la Conciencia misma, el Brahman
informe.

iNo Importa!
2 Todo lo que hay es la Conciencia

;Donde existe el “yo”? (aham en sanscrito). ;jDe donde se origino el aham? Los eruditos
védicos y los realizados espirituales declaran que la fuente de aham es hridaya. ¢Qué significa
hridaya? En el sentido mundano se refiere al corazdn fisico en el cuerpo, pero esto no es lo que el
término hridaya significa. Hridaya y “yo” son uno y el mismo. Los Srutis dieron el nombre de
hridaya al “yo”. ;Donde esta este hridaya? Se asume que estd en el cuerpo. ;Donde se presume que
el “yo” existe en el cuerpo? “Yo” no es parte del cuerpo.

Ustedes dicen: “Este es mi cuerpo”; “mi” esta separado de cuerpo; por lo tanto, no es parte
»

del cuerpo. Si entienden la naturaleza del “yo”, entenderdan al mundo entero. “Yo” esta en todos los
seres: todos usan “yo” para identificarse a si mismos. El “yo” es la entidad interna omnipresente.

% Absoluta (N. del A.)

225



Cuando el hridaya se identifica con el “yo”, lo abarca todo igualmente (...)

A lo largo del tiempo, al identificar al “yo” con el cuerpo, su verdadera naturaleza ha sido
grandemente subvaluada debido a la ignorancia, la perversion y los falsos apegos. La verdad es que
el “yo” es sutil e incomparable, estd por encima de todo cambio.

Esta es la caracteristica de la Divinidad. Los hombres tienen que reconocer su divinidad

inherente.
Eterno Conductor
Vol. XII.N° 4
Sostengan los Ideales del Instituto Sai

Aquello que afirmamos que existe, no existe; lo que proclamamos
COMO no existente, existe.
Hay solamente una Divinidad que existe para todos.
Todos ustedes deberian realizar esta verdad.
Lluvias de Verano. Tomo 6
El Didlogo interno

El Amor o la Conciencia es lo Unico real,
impregnando todo lo que existe.

Los Upanishads declararon: “Raso vai saha”. Esto es, la Divinidad
esté presente en todas las cosas como su esencia, como el azucar en la cafia y
la mantequilla en la leche. Dios esta presente tanto en lo bueno como en lo
malo, en la verdad y en la falsedad, en la virtud y en el pecado. Siendo éste el
caso, ¢como podra uno determinar qué es falso y qué es incorrecto? El Gita
declara: “Mi espiritu que habita en todos lo seres”. El individuo que realiza

esta verdad experimentard un estado de ecuanimidad (sambatvan).
Eterno Conductor
Vol. XI1I. N° 3
Significado Espiritual del Shivaratri

Todo lo que existe es la Conciencia universal. El universo como tal no
es la Conciencia universal, pero la Conciencia es el universo, al igual que la
pulsera esta hecha de oro pero el oro no estd hecho de pulsera. Ya sea que el
universo manifiesto exista 0 no, la Conciencia estd como el Absoluto subjetivo
(...) No hay una relacion causal entre la Conciencia y el universo. La verdad es
que solo la Conciencia existe y es inmanente en aquello que aparece como el
universo. En otras palabras, la Conciencia y el universo no son dos, entre los
cuales podria existir alguna clase de relacion.

iNo Importa!
2 Todo lo que hay es la Conciencia

Los sabios han definido tres categorias que abarcan el mundo que se puede conocer: Dios, la
Naturaleza y el individuo (Ishwara, Prakriti y Jiva). Cuando se ve a Dios en el espejo de la
naturaleza aparece como “yo”. Quiten el espejo y quedard solo Dios; la imagen se funde con el
original. El hombre no es mas que una apariencia de Dios; la realidad es El, nada més. El principio
de la apariencia que engafia como manifestacion multiple es maya, que no es externa a Dios, sino
inherente a El. Exactamente de la misma manera en que todos los poderes le son inherentes. Cuando
la imagen del “yo” se ve como separada, tenemos el dualismo. Cuando se concibe solamente como
una imagen irreal, pero se le da alguna importancia en cuanto esta relacionada con el original,

entonces tenemos el monismo calificado. Cuando tanto la imagen del “yo” como el espejo se

226



reconocen como ilusiones, y por lo tanto se les rechaza, sélo queda unay ésta es la vision del Uno sin
segundo. EI Uno sin segundo, es lo que la India ha estado buscando desde tiempos remotos. El
esfuerzo ha sido siempre por descubrir el Uno. Cuando se entienda, se entendera todo lo demas. El
conocimiento que tiene valor es el Conocimiento de la Unidad, no el de la diversidad. La diversidad
significa duda, desacuerdo, desaliento. Lo que se ve es diferente del que ve, ese que ve es el mismo en
cada uno.

Jesucristo dijo primero que era un mensajero de Dios, después anunci6 que era el Hijo de

Dios y mas tarde declar6 que no habia diferencia entre El y su Padre y que ambos eran Uno.
Sadhana. El Sendero Interno
3. Devocidn, Karma y Conocimiento (51.)

29.2 Ciclo de la Creacién

Toda la energia, antes de La Manifestacion, esta contenida o almacenada
como Energia Potencial. El big bang la libera y comienza el proceso de
generacion de energia cinética, por disminucion de la energia potencial.

Saiva-upasana representa también una senda notable; aqui se enfatiza
la adoracion a Shiva tal como se formula en el Lingam o Simbolo. “Lingam
Sarva Kalam”. EIl Lingam Infinito es el simbolo de la Energia Primordial que
constituye la causa basica del origen, condicion y progreso de los “elementos”
gue componen el cosmos. El Lingam es la forma de Shiva y se afirma que

tomar conciencia de esto es el objetivo ultimo, la liberacion.
La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
23 Formas de Adoracion

El proceso de generacion y disolucion lo podemos visualizar en la Fig. 29.1,
al imaginarnos una esfera deslizandose por la cresta de la curva.

La esfera representa la Conciencia, la cual parte de su estado de reposo
(Energia Potencial). Al ponerse en movimiento surge la manifestacion y, de esta
forma, el Yo Soy, generando conciencia de si y energia cinética.

227



Conciencia en

descanso
Edo. de la
Manifestacion
\
Conciencia
" {indmica
@
AN
\§,
Tiempo
Fig. 29.1

La Manifestacion

Del mismo modo que es del conocimiento general en el mundo que la
leche se transforma facilmente en requeson, asi también esta energia o poder
indescriptible del Alma Suprema (Dios) se ha transformado a si mismo y se ha
proyectado en cuanto la Creacion. Hemos de darnos cuenta de que la energia
del Alma Suprema que cambiara como resultado de maya, la ilusion, y se
proyectara como la Creacion material, se encuentra simbolizada por Sita en el
Ramayana, en tanto que la Fuerza Divina del Alma Suprema esta simbolizada
en Rama. El matrimonio entre ambos es en realidad la confluencia del

Supremo y de la Naturaleza.
Lluvias de Verano. Tomo 4

El Mundo es una Proyeccién llusoria del Sustrato de Brahman

Sepan que el Universo es la Forma Divina del Ser Supremo, la Forma
impuesta por maya sobre la Superalma. Dios es aquel que se ha convertido, o
simula haberse convertido, en todo el Universo (el “antaryami”), la fuerza
motriz interna. En el aspecto “Sin Atributos” (“nirguna”), el Huevo Aureo (o
la Matriz Aurea) del cual se ha manifestado la Creacion, es la causa primaria.

La Senda del Conocimiento
Jiana Vahini
El Conocimiento Superior (Jfiana)

En los problemas de fisica, la energia mecanica es la suma de la energia
potencial mas la energia cinética. La suma de estas dos energias es una magnitud
constante.

En la Creacién la energia potencial (inmanifiesta) mas la energia cinética
(manifiesta) es una constante y podemos Ilamarla Energia Cosmica (E).

228



La primera ley de la termodinamica contempla este prinicipio:

“La suma total de la energia del Universo es una cantidad constante;
esta energia no puede incrementarse, disminuirse, crearse o destruirse.”

“La energia no puede crearse ni destruirse”
Colorario:

Las diferentes formas de energia son mutuamente convertibles, y la
cantidad de una forma de energia que se requiere para producir otra cantidad de
otra energia es fija e invariable.

Fundamentos de Aire Acondicionado y Refrigeracion

Los Vedas declaran que el ciclo de creacién — disolucién no tiene un
punto en el que se pueda decir que haya comenzado ni uno en el que vaya a
terminar. Representa un girar continuo. Y no existen cambios en la cantidad
de la Energia Cdosmica: no muestra incremento ni disminucion; es siempre
igual, eternamente establecida en si misma. Lo Creado y el Creador son dos
lineas paralelas que tienen un comienzo desconocido y un final inabarcable. Se
mueven a igual distancia una de la otra, por siempre jamas. Pese a que Dios es
eternamente activo, su voluntad y el poder tras ella no le son claros al intelecto
humano.
La Senda de la VVerdad
1 La Realidad Suprema

Asi tenemos que en el trayecto evolutivo del ser la energia potencial
(apegos) se transforma en energia cinética (amor) y viceversa, con el fin de
mantener constante la Energia Cosmica.

El punto © (Fig. 29.2) representa toda la Energia Potencial, antes del
nacimiento. En este punto la energia cinética vale cero (EC = 0), no ha
comenzado la Manifestacion, y la Energia Cosmica esta en potencia.

La naturaleza esta indefensa sin el motivador. La apariencia no es sino
el reflejo de la realidad; Ishwara (el Creador Universal que esta quieto y es un
testigo) no es sino una imagen de Dios, la Inteligencia detras de la Conciencia
de Todo. Shivaratri nos inspira para aprender esta Verdad basica y modelar
nuestras vidas a la luz de esa iluminacion.

11. El Significado de los Festivales HindUes
(3. Maha Shivaratri)

La Trinidad tiene a su cargo la Creacién entera y comanda los procesos de
creacion, mantenimiento y disolucion.

La creacion entera esta basada en tres procesos: srishti (creacion), sithithi (sustento) y layam
(disolucion). EI cosmos se mantiene en movimiento por estos tres procesos (karmas). ¢No deberia
haber un director para este proceso? En este mundo no pueden tener una accion (karma) si un
hacedor (kartha). El hacedor y el hecho van juntos (...)

Es facil criticar las lilas del Sefior, pero es dificil comprender su significado interno. Nuestra
vida se debe dedicar a comprender los caminos del Sefior.

229



En esta comprension, el primer aspecto que se debe reconocer es srishti (creacion del
cosmos). Debe entenderse todo lo que esta involucrado en este proceso. Por ejemplo, si se tiene que
construir un puente enorme, se necesitan un equipo de ingenieros y otro tipo de personal; ademas de
un jefe, habra ingenieros y obreros trabajando bajo sus 6rdenes. El esfuerzo combinado de todos
ellos haré posible construir el puente. De la misma manera, para la creacion, proteccion y fusion del

COSMOS se necesitan tres agentes principales.
Eterno Conductor
Vol. XII N° 4
Dios: La Trinidad y EI Cosmos

La energia cinética maxima, en el universo, esta representada en la Fig. 29.2
por el punto®, es el Estado de Sabiduria S. Este punto posee, segin 17.4.1, las
coordenadas (Es, 1). De esta forma, como podemos comprobar, todavia existe
una pequefia ignorancia (Es< a).

El punto®, esta ubicado a la altura y=1 del Absoluto, ocasionando, por lo
tanto, energia potencial.

Edo. de la
Manifestacion O

Tiempo
Fig. 29.2
Energia Potencial en la Sabiduria

La naturaleza de la Divinidad no puede describirse ni definirse. Esta
mas allad de la descripcién. Lo que se necesita es desarrollar la fe en la
Divinidad a través del bienestar y las tribulaciones. En la basqueda de la
Divinidad, la perseverancia es esencial; no se debe desistir de buscar bajo
ninguna circunstancia. O Dios los bendice o se olvidan de si mismos al pensar
en El. La gente hoy no tiene tal determinacion ni perseverancia. La devocion

de medio tiempo sélo puede recibir una gracia de medio tiempo.
Eterno Conductor
Vol. XII N°4
Dios: La Trinidad y el Cosmos

Asi como podemos romper la barrera del sonido, sélo la Gracia Divina nos
permite romper la barrera de la luz y alcanzar la fusion con el Absoluto.

230



Todo el cosmos, conformado por objetos moviles e inmdviles emand de
Akshara (lo Supremo e imperecedero). Todo aquello que ha venido de Akshara
tiene los atributos de Akshara, al final todo se absorbe en Akshara. Akshara es
la expresion unificada del cosmos, es la unidad de lo permanente y lo efimero.

Divinas Palabras
Vol. Il
Las dieciséis Potencias

En la vida debemos, constantemente, observarnos para
transformar nuestros apegos en amor y por lo tanto
no perder el tiempo.

Los estudiantes deben comprender que el tiempo perdido estd perdido para siempre. Por
ello, no se debe desperdiciar el tiempo. Més ain, deben comprender el poder que el tiempo ejerce
sobre el hombre. Por ejemplo, fue el inminente mal tiempo que aguardaba a Yudishtira y a su familia
lo que hizo que un amante de la rectitud como él se involucrara en un juego de dados en el que lo
perdi6 todo. Sita, similarmente, fue victima de un deseo mal concebido por el venado de oro. Cuando
el desastre es inminente, el intelecto se nubla.

La leccion de aquellos episodios es clara. Eviten cometer acciones erréneas y tener deseos
engafosos, no alberguen malos pensamientos. Consideren al cuerpo como un recipiente para sacar
el néctar de la divinidad del pozo de la espiritualidad. La inmortalidad no se puede obtener de otra
forma.

Eterno Conductor
Vol. XIl N°4
Sostengan los Ideales el Instituto Sai

Los medios para prolongar o reducir la vida estdn en nuestras manos. Su tiempo de vida se
alarga cuando estan llenos de alegria, tranquilos y saturados de pensamientos puros. Cuando
experimentan envidia, ira y vanidad, su vida disminuye. El envidioso no puede dormir; la falta de
suefio arruina la salud mas que la falta de alimento. La envidia atormenta al hombre todo el tiempo,
origina que se reduzca el tiempo de vida. En cuanto al odio, el hombre que esta lleno de él no puede
ni siquiera tolerar mirar a su enemigo; sufre de alucinaciones que consumen su CUerpo y su espiritu.
La ira destruye los poderes divinos que hay en el hombre. EIl odio destruye el sistema circulatorio del
hombre. La envidia lo conduce a la locura al producirle insomnio; en tales condiciones no puede
disfrutar de su comida. Asi, estas tres malas cualidades: el odio, la iray la envidia se convierten en
enfermedades que menguan la vida.

Divinas Palabras
Vol. Il
Sai Baba y Devotos Occidentales

¢ Cudl es el significado de SAI? ‘S’ significa espiritualidad. La ‘A’ es por

la Asociacion y la ‘I’ es el individuo. Esto significa que deben darle la

prioridad a la espiritualidad, luego a la sociedad (asociacion) y solo al final al

interés individual. Pero hoy en dia el hombre sigue el orden inverso, es decir,

que el pone su interés individual por encima de sus responsabilidades sociales y

le da la ultima prioridad a la espiritualidad. En consecuencia se esta

distanciado de Dios. De esta manera, esta desperdiciando su tiempo. El tiempo
es precioso. De hecho el Tiempo es Dios.

Discurso Divino del 22 de julio de 2002

Eviten Los Deseos y Alcancen La Proximidad De La Divinidad

231



REFLEXIONES

El universo representa la parte imaginaria. Sin embargo, es observable y muy real,
dependiendo del nivel desde donde se observa. Es decir, uno mismo lo hace real, entonces,
podemos decir que las cosas, circunstancias y eventos a los que le prestamos atencion y
energia, se vuelven reales o existen. Por lo tanto, a través del desapego decidimos las
condiciones y eventos que nos afecten

La investigacion légica e intelectual no puede informar sino parcialmente sobre la Verdad.
Todo en la creacion tiene muchas facetas y muchos angulos. La razén puede observar sélo desde un
angulo, puede ver sdlo una faceta. El intelecto que ha sido purificado a través de las actividades
establecidas en los Vedas, puede tener éxito para llegar a observar ambas facetas. Sin haber pasado
por el proceso de purificacién y clarificacion, la razon sélo es capaz de funcionar dentro de los limites
del mundo material, y de este modo, las conclusiones que se presentan ante nosotros tan sélo son
parcialmente verdaderas. Sin embargo, el intelecto sometido a los procesos de purificaciéon y de
agudizacion dentro de las normas védicas, nos puede servir al presentarnos un cuadro de la verdad
total acerca del mundo objetivo. La mayor parte de los otros credos descansa sobre principios a los
que ha llegado la razén no sujeta a estas disciplinas que ensefian los Vedas. Los bharatiyas tienen los
Shastras, que lanzan su luz mucho mas alla de los limites de lo transitorio y temporal.

El universo es el macrocosmos, el ser individual es el microcosmos. El primero es
Brahmanda, el segundo, Pindanda: mas la verdad basica de ambos es una y la misma. Ese Uno es
independiente y no se relaciona con ningln otro hecho o cosa. Cuando aquello es realizado de este
modo, se le puede llamar Brahman. Cuando entra en la conciencia como universo, se hace referencia
a él como Parabrahman. La verdad bésica del universo es el Alma, La verdad bésica del individuo
también es el Alma. Todos los que aparecen diferentes del Alma pertenecen a la region del “engario”
(mithya). EI engafio implica una condicién que, hasta que no se cuestiona, aparece como real, pero
después de indagar se conoce como irreal. Este universo y su supuesta base no son sino una
apariencia causada por la ignorancia. El poder que nos engafia y nos hace creer que el cosmos
creado es real y verdadero, es también una emanacion del Alma. Cuando este poder opera y el Alma
esté revestida de él, se hace referencia a él como Alma Suprema.

La Senda de la Verdad
Sathya Vahini
20 El Propésito Primordial

Cuando se habla del “cuerno de la liebre” se trata unicamente de la descripcion de algo
“superpuesto”. Solo el Conocimiento de la Realidad puede destruir esta idea para siempre; solo
entonces las falsas ideas se desvaneceran. Quien ignore esto se aferrara a maya como si fuera la
verdad. Pero a maya el sabio la designara, cuando mucho, como indescriptible o mas alla de toda
explicacion; es dificil explicar como se origind maya. Nosotros solo sabemos que esta alli para
alucinarnos. Por eso el sabio se referira a ella como “el cuerno de la liebre” (...)

Asi como la expresion “el cuerno de la liebre” no es sino un nombre para algo no existente,
asi también maya es no existente; sabiendo esto, se le puede hacer a un lado de la conciencia, tal
como lo dicen los sabios. Ustedes etiquetan cualquier cosa no existente como ignorancia o maya;
cuando el conocimiento crece, cualquier cosa se vuelve sin sentido, sin valor, no verdadera, sin
fundamento, inexistente. Todo puede tomarse como manifestaciones de maya, la ilusion.

La Senda del Conocimiento
JAana Vahini
Cuando la Llama del Conocimiento Ilumina la Oscuridad (Maya) se disipa

232



La humanidad sufre por que se cree aislada, porque cree ser el hacedor, por que no confia ni
cree en Dios.

No tengo odio No tengo culpa
No tengo envidia No tengo orgullo
No tengo celos No me altero
No tengo ansiedad No sufro
No tengo preocupacion No afioro el pasado
No tengo miedo No necesito recompensa
No tengo deseo No necesito reconocimiento
No tengo egoismo No necesito nada

PORQUE jYO SOY!

No se dejen engafiar por lo que ven; lo que no ven con sus 0jos es mucho mas significativo.

El hombre tiene en el todas las bendiciones, al igual que todas las herramientas para revelarlas; pero

esta atrapado en la completa ignorancia de sus propios recursos interiores. Una buena cantidad de

“deseo de satisfaccion de los sentidos” tiene que ser eliminada antes de que esa fuente interior de paz

y alegria pueda ser descubierta. Ustedes no hacen ningun intento de dirigirse hacia ésta y por lo

tanto no hay paz, amor o verdad. Aun los gemelos toman distintos caminos, pues ellos viven en un

mundo de lucha competitiva, lleno de pasiones y emociones. Sélo cuando Dios es la meta y el Guia

podra haber verdadera Paz, Amor y Verdad. La constante recordacion del Nombre es una sefial de

entrega. Esa accion de recordar el Nombre es una conciencia ininterrumpida del Soham (“‘yo soy

Dios”). Este les asegurara la liberacion del miedo, la ansiedad y el sufrimiento. Cuando la mente se
va ya no hay mas deseo y apego, y la declinacién de la ilusién es la Liberacion.

La Senda del Conocimiento

Jfiana Vahini

11. El Significado de los Festivales HindUes

(3. Maha Shivaratri)

Llenen sus vidas de amor y terminen sus vidas con amor. Asi es una verdadera vida humana.
Los Upanishads le han otorgado gran valor a la vida humana. Manava, el hombre, es uno que de ser
amado y respetado. El tiene que acoger tanto la felicidad como afliccion con ecuanimidad. En China
hay un proverbio que dice: “Las dificultades son nuestras amigas, acojamoslas.” La felicidad que
obtenemos de las dificultades no puede obtenerse en ninguna parte. “No se puede derivar felicidad de
la felicidad” (Na Sukhat Labhyate Sukham). Muchas personas vienen a Mi diciendo que estan
confrontando muchas dificultades. Me siento con ganas de reirme de ellos. Quiero saber qué
significa las dificultades y la afliccién. Pero no se acercan ni un poquito a Mi. Les sigo diciendo a
los devotos que no deben dejarse abrumar por las dificultades. Nunca doy lugar alguno a la afliccion.
Este cuerpo ha entrado en su septuagésimo séptimo afio. Hasta este dia, nunca he experimentado un
momento de infelicidad. El hombre aspira a la bienaventuranza. El es la personificacion de la
bienaventuranza. La bienaventuranza es su verdadero bien. Si ese es el caso, ¢por qué debe permitir
que la afliccion lo perturbe? Es debido a que no han comprendido su verdadera naturaleza. Las
relaciones mundanas vienen y se van, pero aquello que viene y crece es el principio del Amor.

jEncarnaciones del Amor!
A partir de este dia, intenten, en la medida de lo posible, reducir su apego al mundo.

Sean felices y hagan a los demas felices. No le haga dafio a nadie. Consideren las dificultades como
nubes pasajeras. Han desarrollado relaciones familiares y es normal que haya alguna preocupacion,

233



pero no se dejen perturbar por ellas. Cuando miran al vasto cielo, encuentran muchas nubes. De la
misma forma, en el cielo de su corazén hay nubes de apego. Estas vieneny se van. No se preocupen
por ellas. ¢Cual es la forma de la preocupacion? Es un temor creado por la mente. Es el resultado
de su imaginacion. Todo hombre ha de encontrar dificultades y pérdidas. Deben enfrentarlas con

valor.
Discurso Divino del 24 de julio 2002

Desarrollen Amplitud de Mente para Experimentar La Divinidad

234



30. BRAHMAN - EL UNO

iEncarnaciones del Amor! Mantengan su amor seguro. No abandonen el amor bajo ninguna
circunstancia. No hay otro Dios que el amor. EIl amor es Dios, verdaderamente. EI amor es su
camino y su meta. No se desvien nunca de este camino de amor. Si encuentran alguna dificultad en
andar por este camino o tienen algunas dudas que aclarar, Yo estoy siempre alli para ayudarlos.
Traten de reducir sus dudas. Estas dudas solo los llevaran al engafio. Estén siempre firmemente
establecidos en la verdad de Tat Tvam Asi (Tu Eres Aquello). Es una idea equivocada pensar que esta
forma ha visualizado esa forma de Divinidad, pues ustedes y Dios no estan separados. Brahman esta
muy inmanente en este cuerpo. Brahmén y Aham son uno y el mismo. Emprendan su practica
espiritual para realizar la unicidad de estos dos. Este es el Camino a Dios. Si desean meditar en Dios
nunca dejen que sus pensamientos sean perturbados por objetos mundanos. Mediten en su propia
naturaleza verdadera que es la Divinidad. En esa divinidad, todo lo demés esta contenido. Si meditan
asi en su propia divinidad innata, se darén cuenta de su unidad con la divinidad. De hecho, esa

unidad es la divinidad.
Discurso Divino de 25 de octubre de 2004
Su realidad esta en su propio ser, en ninguna otra parte

Segun la definicién del infinito, tenemos:

Lim%w

x——0

Desarrollando tenemos:

Lim1
x——0
Limx

x——0

= 00

Limi=Limx ()

x——0 x——0

Ig. 30.1
La lg. 30.1, nos evidencia el valor minimo para el eje prakriti (Y) y maximo para el eje
Divinidad (X). El valor cero (0) es el minimo posible para el apego y el infinito (), como el
maximo posible para el Amor.

Al alcanzar el Edo. Divinidad las indeterminaciones desaparecen, llega a tener sentido las
siguientes igualdades simbdlicas:

235



818
I
-
i
8
Il
R
<
I
[HEN

Veamos que el Absoluto, el Yo, el Divino, el Espiritu, el Ser, es Uno; que el Trascendental es
uno, que el Coésmico es uno: pero también vemos que los seres son muchos y cada uno tiene un yo, un
espiritu y la esencia de las cosas es una sola, estamos obligados a admitir que todos estos muchos
deben ser ese Uno, y se colige que el Uno es o ha de llegar a ser los muchos; pero ¢como puede lo
limitado o relativo ser el Absoluto y cdmo puede el hombre, la bestia o el ave ser el Ser Divino? Pero
al erigir esta aparente contradiccion la mente crea un doble error. Al pensar en los términos de la finita
unidad matematica, sola en la limitacion, el uno es menos que dos y puede convertirse en dos sélo
mediante divisiéon y fragmentacion, o mediante suma y multiplicacion; pero ésta es una Unidad
infinita, es la Unidad esencial e infinita que puede contener al cien, al mil, al millén, al billén y al
trillon.  Las cifras astrondmicas y mas que astrondmicas reunidas, y multiplicadas, no pueden
sobrepasar o exceder a esa Unidad; pues, en el lenguaje del Upanishad, no se mueve, empero siempre
esta distante y en la delantera cuando se intenta perseguirla y asirla. Puede decirse de ella que no seria
la Unidad infinita si no fuese capaz de una multiplicidad infinita; pero eso no significa que el Uno sea
plural, o pueda limitarse o describirse como la suma de los Muchos; por el contrario, puede ser los
infinitos Muchos porque excede toda limitacion o descripcion por multiplicidad y excede al mismo
tiempo toda limitacién por finita unidad conceptual. El pluralismo es un error porque, aunque exista la
pluralidad espiritual, las muchas almas son existencias dependientes e interdependientes; su suma no
es tampoco el Uno ni es la totalidad cdsmica; depende del Uno y existe por su Unidad: empero la
pluralidad no es irreal, es el Alma Unica que mora como lo individual en estas muchas almas que son
eternas en el Uno y por el Gnico Eternas. Esto es dificil para la razon mental que plantea una oposicion
entre el Infinito y lo finito, y asocia la finitud con la pluralidad y la infinitud con la unidad; peroen la
l6gica del Infinito no existe tal oposicion y la eternidad de los Muchos en el Uno es una cosa
perfectamente natural y posible.

La Vida Divina

Capitulo Il

Brahman, Purusha, Ishwara — Maya, Prakriti, Shakti
(Pag. 43)

iEncarnaciones de Amor!

iEstudiantes! Dios no tiene ninguna forma especifica. Todas las formas son Suyas. Pero lo
sabios describen a la Divinidad de diferentes maneras. Por esto se dice que “La Verdad es una pero
que los hombres sabios la llaman por diferentes nombres.” (Ekam Sat Viprah Bahudha Vadanti). El
visualizar la unidad como diversidad es una percepcién errénea. Esta percepcion equivocada surge
de la ilusion o maya. La verdad es que no hay otra cosa que la unidad en todas partes, no hay
diversidad. Lo que han observado como diversidad es debido a su engafio solamente. Olviden esta
diversidad y contemplen la divinidad que es la unidad. Pueden asignarle cualquier nombre o forma a
la Divinidad, pero, Dios es uno solo. Una vez, Radha, la mas ardiente devota de Krishna, habia
percibido que ambos, Krishna y ella misma, eran uno desde el punto de vista atmico.

236



Pero ella se desvié de este sentimiento de unidad y se consideraba diferente de Krishna debido al

apego al cuerpo.
Discurso Divino
21 de marzo de 2004
CONCIENTICEN AL DIOS INMANENTE EN USTEDES

Primero y principal, deben abandonar el ego para comprender la unidad del Atma. “Dios es
uno sin segundo” (Ekam Eva advitivam Brahma). Hay sélo unidad en todas partes; la multiplicidad
es su propia imaginacién. EIl error estd en su vision, no en la creacion. Deben esforzarse por
comprender el principio subyacente de la unidad. Primero, desarrollen fe en si mismos. Vean sélo
bondad en los demas. Si ven maldad en lo demas, es el reflejo de sus propios sentimientos.
Desarrollen amor por el Ser (Atmabhimana) y poder de voluntad (Atma Shakti). Ejerciten el
autocontrol. Sélo a través del autocontrol podran obtener autosatisfacciéon. Visualicen la unidad en

la multiplicidad.
Discurso Divino
17 de octubre de 2004
TENGAN FE EN DIOS, EL UNICO AMIGO VERDADERO

La igualad (lIg. 30.1) muestra la importancia del 1, al ser expresion de dos elementos

extremos y hace referencia al mistico nimero 108, de esta forma nos indica la identidad de
Dios, como sat-chit-ananda. Sat esta representado por el 1, es decir, el Ser es uno (1), todo en
la Creacion es 1. Cuando desaparece el ego, también lo hace el yo individualizado, el eje
prakriti llega a cero (0), en este momento se consigue la conciencia del Ser (chit) y, por
consiguiente, el amor llega a infinito (o), es decir, a ananda.

Todo esto que se dice de las consortes del Sefior, de Lakshmi, Saraswathi y Parvathi, como si
fueran las esposas de la Trinidad, resulta absolutamente disparatados. Solo revela los anteojos
mundanos que se tienen puestos, la proyeccion de las fantasias mundanas sobre ‘‘familias
celestiales”, la urdimbre de relatos que siguen el patron humano para la satisfaccion de anhelos
humanos. Estos nombres son solamente expresiones convenientes para la energia inmanente a la
Divinidad. Por ejemplo, Lakshmi es la personificacion de la Gracia de Vishnu; jpor eso se dice que
reside en el pecho de Vishnu! Asi también, Parvathi es la mitad del cuerpo de Shiva,
jinseparablemente incorporada en el suyo! Los poderes de creacién, conservacion y disolucion son
coexistentes y continuos en la Divinidad. Podran ustedes preguntar como las tres pueden coexistir.
Pues bien, jmiren la electricidad! La corriente puede crear, conservar y también disolver, todo al
mismo tiempo y con la misma amplitud. Estas energias son similarmente visualizadas como
inseparablemente asociadas con los tres aspectos del Absoluto. EI deber del hombre es alcanzar la
unidad con la energia de Shiva, pues no es sino una chispa que ha emanado de El: no es sino una

llama del fuego eterno.
LA VERDAD ;QUE ES LA VERDAD?
Capitulo VII
SHAKTHI, ENERGIA, LA MUJER

iEncarnaciones del amor!

Abandonen la ignorancia, enciendan la lampara de la sabiduria dentro de ustedes y al final
fandanse con lo Divino, éste es el mensaje de Swami para ustedes hoy. Desarrollen el amor. Sélo por
el amor pueden aniquilar la mente y s6lo por el amor pueden curarse de cualquier enfermedad. So6lo
el amor puede erradicar las malas cualidades en ustedes. Entonces, amen a todos. Amen al hridaya,
no al cuerpo fisico. Amen a la Divinidad que esta instalada en su corazén. El cuerpo, la mente, el

237



intelecto y los sentidos son sélo instrumentos, ustedes son los amos. Asi pues, dominen a la mente,
contemplen lo Divino dia tras dia. Sélo eso puede permitir la transformacion en ustedes.

Pueden cantar cualquier nombre, contemplar cualquier forma; pero entiendan la verdad de que Dios

es uno y sélo uno.
Eterno Conductor
El Verdadero Nombre de Dios es Amor
Volumen XVII, nimero 8, agosto de 2000

La liberacion es la realizacion de la consciencia, la consecucion de la unidad con la Divinidad. Todos
y cada uno de los seres humanos tiene que alcanzar esta consumacion, este objetivo, el Brahman. Ese
es su verdadero destino. Algan dia u otro, la necesidad de conquistar la liberacion de los grilletes del
sufrimiento y de la alegria, las ataduras del "yo" y "mio", despertara y emergera. El sendero que se
toma entonces inevitablemente lleva a la libertad (Moksha). Buscar ese camino es la sefial de la
persona inteligente. En lugar de esta busqueda, cuando ustedes consideran al mundo objetivo como
todo importante y se sienten atraidos hacia su encanto, la vida es estéril y sin importancia
Mensaje de la Pizarra
22 de Octubre de 2010

238



31. LA DIVINA PROPORCION

En el universo existen ciertas proporciones que le dan a las cosas animadas o inanimadas
una especial armonia que producen belleza en sus formas y en sus disposiciones. Entre ellas
tenemos: el nimero Pi(m) = 3,1415..., razén de la longitud de la circunferencia al diametro

(circunferencia / didmetro), el nimero € = 2,716..., base numérica para los logaritmos
neperianos (la geometria exponencial) y, la poco conocida, razén natural, Phi(p)
=1,6180339...

La proporcion Phi esta perdida en la historia, es la base del arte y de la arquitectura
griega, hasta las arquitecturas vivientes: DNA, virus, disposicion de los pétalos de las flores,
conchas de moluscos, musica y, en estos dias, define la dinamica de los agujeros negros,
galaxias, estructura microscopica de algunos cristales. Se atribuye su descubrimiento a
Leonardo Pisa Fibonacci, a principios del siglo XIII, aunque ya la habia definido Euclides
1.500 afios antes.

31.1 Calculo del nimero ¢

De una manera muy simple, la proporcion ¢, se puede encontrar utilizando el
siguiente procedimiento: construir una sucesion a partir del ndmero uno (1),
sumandole el anterior, de esta forma, los numeros va aumentando, de una forma
exponencial, hasta el infinito. La proporcion se calcula dividiendo cualquier
nimero por el anterior. El resultado se aproxima, sucesivamente, al nimero @
(1,61803399...)

Tabla 31.1
Proporcion Aurea
SUSECION | PROPORCION
0 o0
1
o — N
3 15 9 \
5 1,667
8 1,6 2 .
13 1,625 Q
21 1,615
34 1619 Seccién Aurea
55 1,618
89 1,618

239



31.2 Significado mistico de la secuencia Fibonacci

El ndmero Phi es denominado Divina Proporcion (Luca Pacioli en su
Tratado sobre la Seccién Aurea), también se le llama: Nimero Aureo, de Oro o
Numero Dorado, Razon Aurea, Razén Dorada, Media Aurea, Proporcion Aurea.

La sucesion de numeros para el calculo de la proporcion ¢, nos ofrece un
gran significado mistico.

En esta seccién se da una interpretacion de la secuencia Fibonacci,
relacionandola con los términos espirituales.

Comenzaremos la espiral ascendente desde los nimeros 0 y 1, como
entidades fundamentales para el desarrollo de la sucesion, para luego ofrecer una
explicacion de su significado espiritual, sustentdndolo con la ensefianza de Sai. Es
de hacer notar que estas asociaciones, sélo son una de las maltiples que se pueden
fabricar y, asi mismo, ampliarse para ilustrar otros aspectos de la Creacion y sus
Leyes.

Tabla 31.2
Significado Mistico
Sucesion Significado Proporcion
55 1,618
34 1,619
21 Las Leyes 1,615
13 Los Gunas 1,625
8 Las Etapas 1,6
5 Los Elementos 1,667
3 Trinidad 15
2 Polaridad 2
1 Big Bang 1
(OM)
1 Brahman
0 (Conciencia Pura) *

240



21 1,615

1,625

1,6

1,667

Brahman: Los nimero 1y 0, son auto existentes. El 1 viene a ser el Ser, el conocimiento.
El 0, hace referencia que Brahman no tiene deseos. El oo esta indicado en la Proporcion e
indica la Bienaventuranza.

Aquel que conoce al Atma o Atman puede obtener todo el Conocimiento, lo ha adquirido
todo, ha ganado el Conocimiento de todo porque el Atman es Omnipresente. El esta entonces
fijo en Sat-Chit-Ananda (Ser-Conciencia-Bienaventuranza); es decir, en la personificacién de
Brahman. Sat es la esencia de la imperturbabilidad y serenidad; Chit es la esencia del saber;
ambos y la Bienaventuranza determinan la Forma o la personificacion de Brahman(...)

El Conocimiento Superior Unico de Brahman es denominado por diversos nombres, tales
como Jiiana, Vijfiana, Prajfiana, Chit, Chaitanya, etc. Chaitanya significa Conciencia Pura y
es lo opuesto a la inconciencia o lo inerte. EI Conocimiento del Alma hace todo conciente,
activo, Brahman es Eternamente Consciente

La Senda del Conocimiento.
Jfiana Vahini
El conocimiento superior (Jfiana)

El Uno abarca todo esto. Asi que no tiene necesidades, deseos ni efectla actividades para
satisfacerlos. Sri Krishna le dice a Arjuna: “No hay nada que yo deba hacer en ninguno de los
tres mundos”.

Mensajes de Sathya Sai
Vol. X
41. El Sadgurd habla

Big bang (OM): Este punto es el inicio de la Creacidn, el big bang, es la incontencion
del Amor, también es Shiva.

241



- ¢Qué fue primero, Swami, la palabra o la imagen?

- ElI Om, cuya vibracidn se propagdé en forma de luz.

- ¢Cbmo puede el sonido propagarse en el espacio en forma de luz, sefior?

- No habia espacio; el espacio fue creado a medida que la luz se expandia a través
de la nada, permeando el éter para que sirviera de caja de resonancia a aquel
sonido primordial.

- ¢Qué habia en lugar de la nada, Swamiji? ;Un vacio, un hueco?

- Nada, era la nada. Ni vacio ni hueco. Nada.

- Y Dios, Baba, ;Dénde estaba?

- Dios no estaba, porgue estar implica lugar y en la nada eso no existe. Dios
simplemente, era.

- ¢Qué era, Swami? ¢Era la nada?

- No, porgue la nada, siendo, es; y Dios cuando nada habia, era Lo Inmanifiesto,
lo no-siendo, aquello para lo cual no hay palabras. El hombre concibe a la nada
como ausencia de algo, como tu dijiste: un vacio, un hueco. Pero eso no es la
nada, porque la nada también es ausencia de vacio, ausencia de hueco, ausencia
de ausencia. La nada implica aun ausencia de la nada. Mira: aun el vacio
absoluto es una manifestacion de Dios. El vacio absoluto es mas que la nada.

Baba esta aqui
Sobre Otros Temas
Sobre la Creacién (1)

El sonido, primera manifestacion del Absoluto.
Om, es Nada Brahman. Nada significa vibracion.
El sonido es vibracion.
Om es la primera vibracion del sonido y el sonido es la primera
vibracion del Absoluto
Sri Swami Sivananda

Polaridad: Después del big bang, se produjo una diferenciacion de la Conciencia
Generadora en dos polos: Shiva y Shakti. También podemos decir, se formé la energia y
la materia, el tiempo y el espacio.

- ¢Puede el hombre concebir la nada, Swami?

- No, no puede

- ¢Por qué no, Baba?

- Porque la nombra. Y toda palabra se refiere siempre a una representacion del
concepto al cual alude. Y, si representas a la nada, ya hay algo alli, ya no es “nada”.
El hombre no puede pensar sin nombrar a la cosa; alli tienes los elementos esenciales
de su mente: palabras e imagenes, unas apoyandose en las otras. Formay nombre, he
ahi el camino de la individualidad, de la diversificacion, la multiplicidad, lo que
distingue. En suma: lo que es. O sea, lo opuesto a la nada.

- ¢Es por eso que al hombre lo angustia la idea de volver a la nada, Swami?

- Si, porque para el hombre la idea de la nada lo remite a la ausencia de percepcién de

lo externo que le llega por los sentidos, a través de los cuales toma contacto con el
mundo; concibe a la nada como ausencia de imagenes, sonidos, contacto.
Es la soledad maés total, alli todas las ausencias estan vigentes, la angustia no puede ser
mayor. Una de las sensaciones més terribles es la vivencia de vacio en el que el
hombre se pierde a si mismo por no encontrar un referente que le devuelva su
individualidad, su puesto en el mundo.

242



Solo Dios puede salvar al hombre de una experiencia asi.
Baba esta aqui
Sobre Otros Temas
Sobre la Creacidn (1)

Trinidad: Cuando dos polos, con la misma carga, interactdan, se anulan mutuamente vy,
por lo tanto, es necesario disponer de otra fuerza para poder relacionarlos de una manera
creativa. Este nivel de la sucesion, hace referencia a La Trinidad (Brahma, Vishnu y
Shiva), como elementos indispensables para la Creacion.

Brahma, Vishnu y Shiva son tres nombres y formas de la misma divinidad. "Todos son
uno, sean iguales a todos." Aunque los nombres y formas del cuerpo fisico son diferentes, la
Divinidad en todos los seres es s6lo una. Brahma es el Creador, Vishnu es el Protector y Shiva
es el Destructor. No obstante los tres aspectos representan a la Divinidad Gnica. Cuando el
Dios Unico esta dedicado al aspecto creador se hace referencia a EI como Brahma, mientras
protege y sustenta a los seres vivientes se le llama Vishnu y, finalmente, en el acto de Laya
(disolucion) serd Shiva. Con el objeto de evitar la confusion creada por atribuir diferentes
nombres y formas a la Divinidad, se hace referencia a Dios como Atma o el Brahman Absoluto
(la Divinidad sin nombre, sin forma y sin atributos). El Atma Unico permea a todos los seres
vivientes.

Las Religiones son diferentes, la senda es la misma
Las ropas son diferentes, el algodon es uno;
Los seres son diferentes, el Atma es uno;
La nacionalidad y los estilos de vida difieren, el nacimiento humano es el mismo.
Discurso Divino de BSSSB
El Amor por Dios, el temor al pecado y la moralidad en la sociedad
Gurupoornima. 6 de julio de 2009.

Una vez que comprendan que el universo es la forma de Vishnl podran sin lugar a
dudas, ver al mundo como Dios, como son los sentimientos asi es el resultado (...)

Los Upanishads dicen: “Dios habita en todos los seres”, y “Dios permea el mundo entero”.
No se equivoquen con los diversos términos de Atma, Brahman, Ishwara, Vishn(, etcétera,
todos son nombres diferentes de una sola y la misma Divinidad (...)

A Dios que esta presente dentro, se le llama Vaishvanara y la divinidad que todo lo
permea es conocida como VishnG. Los devotos le atribuyen nombres y formas a Dios
basandose en sus sentimientos, pero Dios es uno. Adorenlo con la sensacién que no esta
separado de ustedes, esta en ustedes. Es la encarnacion del amor y se manifestara desde
dentro solamente cuando desarrollen el amor puro y desinteresado.

Eterno Conductor
Volumen XVI, Nimero 12
La entrega total confiere bienaventuranza

Los Elementos: En este nivel de la sucesion, se representa la materializacion.
Todo lo que existe esta sostenido por 5 elementos.

Aunque los nombres y formas son diferentes, los elementos de todos los cuerpos
son los mismos Todos estdn comprendidos dentro de las mismas cinco percepciones
sensoriales: sabda, sparsha, rupa, rasa y ghanda y los cinco principios de vida: prana,
apana, vyana, udana y samana. No importa donde estén, su cuerpo se compone de esos
cinco elementos solamente. No existe el sexto en ninguna parte. Ese cuerpo es un

243



monton de suciedad, Ileno de enfermedades, en cambio continuo, ¢cémo podra cruzar el
océano del samsara? jOh mente!, ciertamente este cuerpo es transitorio, mantén tu mente
centrada en los pies del Sefior y entrégate a él. Cuando los cinco elementos se
desintegran, el cuerpo pierde identidad. Cuando la vida se retira, el cuerpo sirve
solamente para ser enterrado o cremado, ya que los elementos vuelven a su forma
original. Por lo tanto, antes de que el cuerpo perezca, hagan todo el esfuerzo de
experimentar la Divinidad interior. S6lo por medio del cuerpo pueden experimentar la
Divinidad, por lo tanto, debe cuidarse apropiadamente.
Eterno Conductor
Volumen XVI, Namero 12
La entrega total confiere bienaventuranza

A partir de este nivel, comienza el mundo, la diferenciacion, el apego y se
manifiesta la relacion armoniosa o.

g | Las Etapas: Este nivel de la sucesion, representa las ocho etapas del yoga que conlleva

a la conquista de la mente, permitiendo el contacto directo con Brahman. Estas etapas
segun la sabiduria de los Upanishads son: yama, 2) niyama, 3) asana, 4) pranayama,
5) prathyahara, 6) dharana, 7) dhyana y 8) samadhi.

Me dicen: “Swami, he practicado intensamente la meditacion por cincuenta anos,
pero todavia no logro la concentracién”. Esta es una confesion vergonzosa. La
meditacion es el séptimo en una serie de pasos que llevan al Gltimo: la conquista de la
mente. A menos que hayan dominado los seis pasos anteriores, retrocederan en la
meditacion, no importa los muchos afios que puedan tratar de llevarla a cabo. EIl primer
paso es el control de los sentidos, el segundo es el control de las emociones e impulsos, el
tercero es el dominio del equilibrio y la serenidad; el quinto es el rechazo de las
influencias externas, evitar que la mente se desvie; el sexto es la atencién centrada en el
propio progreso como Unica meta, y entonces llegamos a la verdadera realizacion en el
estado de bienaventuranza (sanadhi). Sin los escalones preliminares, no pueden saltar
directo al séptimo y de alli al octavo.

13 Los Gunas: El elemento de la sucesion n° 13, lo podemos descomponer como: 10 + 3.

El nimero 10, indica la presencia de Dios, como el Ser (1) y la Conciencia, el Testigo,
inmutable (0). EI 3 nos hace referencia a los Gunas, como cualidades y atributos de la
naturaleza.

¢Quiénes son aquellos que ha conquistado y aniquilado la mente? Aquellos que
no tienen apegos ni odios, ni orgullo ni celos, ni ambiciones. Aquellos que estan libres de
las ataduras de los sentidos son realmente los héroes que han ganado la batalla contra la
mente. Esta es su sefial.

Estos heroicos personajes estaran libres de todas las agitaciones. Todo aquel
que haya destruido las agitaciones de la mente, e incluso sus contornos y formas, habra
eliminado los dos gunas® tamas y rajas (inercia y pasion) y brillara con el esplendor del
satva puro. Por la influencia de esa cualidad pura irradiard Amor, caridad y
misericordia en cualquier parte en que se presente (en el individuo ya liberado, aun este
satva guna estara ausente). El satva guna tendra como sus inconfundibles acompafiantes

%7 Gunas: Atributos de la materia. Cualidades primarias de un ser capaz de sentir fisicamente. Son: satva
(equilibrio, apacibilidad); rajas (actividad, pasion) y tamas (ignorancia, inercia).

244



el esplendor, la Sabiduria, la Bienaventuranza, la Paz, la hermandad, el sentido de
igualdad, la confianza en si mismo, la santidad, la pureza y cualidades semejantes.
Unicamente aquel que esté saturado de esto, puede atestiguar la imagen del Alma dentro
de si. Solamente cuando lo satvico se mezcla con lo rajasico y tamésico es que aquel se
vuelve impuro y se convierte en la causa de la ignorancia e ilusién. Esta es la razén de la
esclavitud del hombre.

La cualidad rajésica da la apariencia de existencia a lo no existente, lo cual
ensancha y profundiza el contacto de los sentidos con el mundo exterior, crea afectos y
apegos y asi, por medio de los impulsos de la alegria y la tristeza (unos por obtenerlos y
los otros por evitarlos), sumerge al hombre mas y mas profundamente en la actividad.
Las actividades engendran los demonios de la pasion, la furia, la avaricia, la fatuidad, el
odio, el orgullo, la vanidad y el engafio. ¢Y la cualidad tamésica? Bueno, esta nubla la
vision y disminuye el intelecto, acrecentando la pereza, el suefio y el embotamiento de la
razon y conduciendo al hombre a lo largo del camino equivocado, lejos de la meta. jEsto
hara aun que uno vea lo que “no se ha visto”! Si se esta sumergido en la inercia, uno
dejara de beneficiarse hasta de sus propias experiencias reales. Esto descarriara hasta
los eruditos, porque la erudicién no confiere necesariamente fuerza moral y, atrapados
en los tentaculos de esta impureza (tamas), los eruditos no pueden llegar a conclusiones
correctas. Aun los sabios mas juiciosos que se vean envueltos en esta ignorancia (tamas)
seran atacados por muchas dudas y temores y poco a poco arrastrados hasta los placeres
materiales, en perjuicio de la sabiduria que hayan ganado. Ellos mismos empezaran a
identificarse con sus propiedades, esposas e hijos, y con otras cosas pasajeras del
mundo... y mds aun: jconfundiran lo verdadero con lo falso y lo falso con lo verdadero!
iVean, qué gran embaucador es tamas!

Tamas es una fuerza de sobreposicion que tiene maya®™ y que le oculta al
individuo o alma individual lo universal que €l es, Sat-Chit-Ananda (Ser-Conciencia-
Bienaventuranza) en contemplacion constante de Dios.

La Senda del Conocimiento. Jfiana Vahini
Cualidades y Atributos. Los Gunas

Las Leyes: El elemento de la sucesidén n° 21, lo podemos escribir como producto de
21 .
los factores 7 x 3. Estos factores hacen referencia a las leyes fundamentales del

universo, la Ley de Tres y la Ley de Siete o Ley de Octava.

La primera ley fundamental del universo es la ley de las tres fuerzas, de
los tres principios, 0 como a menudo se le llama, la Ley de Tres. De acuerdo con esta ley,
en todos los mundos sin excepcién, toda accion, todo fendmeno, resulta de una accion
simultanea de tres fuerzas: positiva, negativa y neutralizante.

Fragmentos de una Ensefianza Desconocida
Capitulo siete

Sobre esta ley ya se trato en el capitulo 13 (El Mundo Triple).
La segunda ley fundamental del universo es conocida como la Ley de Siete o Ley de

Octavas Yy, para su comprensién, es necesario considerar el universo como una trama de
vibraciones (Ver 20.1).

%8 Maya: La ilusion de ver lo irreal como real, de confundir lo transitorio como eterno, la ilusién cosmica
mediante la cual la verdad es velada.

245



La escala de siete tonos es una férmula de ley c6smica que fue elaborada por antiguas
escuelas y aplicada a la masica. Sin embargo, si estudiamos las manifestaciones de la ley
de octava en otras clases de vibraciones, veremos que las leyes son en todas partes las
mismas. La luz, el calor, las vibraciones quimicas, magnéticas y otras estan sometidas a
las mismas leyes que las vibraciones sonoras; por ejemplo, la gama luminosa conocida en
la fisica. En la quimica el sistema periddico de los elementos, sin duda alguna esta
estrechamente ligada al principio de octava, aunque esta correspondencia todavia no haya
sido plenamente elucidada por la ciencia.
Fragmentos de una Ensefianza Desconocida
Capitulo siete

A proposito, si realizamos la suma 7 + 3, obtenemos 10, el cual, contiene los nUmeros
iniciales 1 y 0 con que se comenzd la secuencia.

No se pretende profundizar en este estudio, solo se trajo a colacion porque, en si, es
importante conocer la representacion de estas leyes fundamentales del universo en la
secuencia Fibonacci.

La sucesion va aumentando en valor, la progresion se desarrolla y, relacionando estos
valores con el nivel de maya o de ignorancia, se ve la necesidad de transitar el Camino de
Regreso para volver a la union con la fuente original Brahman, por lo tanto, debemos
canalizar o reconducir la energia dispersa en el exterior y en los apegos.

iEncarnaciones del Amor!

El mundo entero esta penetrado por los cinco elementos. Deben mantener el perfecto
equilibrio y armonia entre ellos. Cuando andan en bicicleta, si no mantienen el equilibrio apropiado,
caen. De igual forma, pueden llevar la vida de un verdadero ser humano solamente cuando tengan el
equilibrio mental apropiado. Si carecen del equilibrio mental apropiado, su humanidad quedara
arruinada. Se dice: “De todas los seres vivientes, el nacimiento como ser humano es el mas
precioso” (Jantunam nara janma durlabham). Habiendo sido bendecido con este precioso
nacimiento humano, es una pena que se comporten como animales! Deben vivir como seres humanos.
Mantengan su mente bajo control. Este es Mi mensaje para ustedes en esta sagrada noche de
Shivaratri. Comprendan que han nacido como seres humanos, no como insectos 0 gusanos. Tampoco
son animales ni aves ni bestias. Deben comprender el significado del término mdnava. ‘Ma’ significa
‘no’y ‘nava’ significa ‘nuevo’. No estan aqui por primera vez. No son nuevos sobre esta tierra. Han
pasado por una cantidad de nacimientos antes de alcanzar este nacimiento humano. Abandonen
todas sus viejas y malvadas cualidades y empiecen su vida de nuevo. La vida humana es altamente
sagrada y misteriosa. So6lo Dios puede desenredar su misterio. El Sefior del Universo, Vishveshvara,
permea al universo (vishva) entero. El trasciende toda descripcion. El esta presente en ustedes en la
forma del Atma. Abandonen todo sentimiento de ‘lo mio’. Ustedes dicen ‘esto es mio y aquello es
mio’. Una vez que se libren de tal apego mundano, desarrollaran pureza, firmeza y altruismo.
Estaran libres del sufrimiento, preocupaciones y ansiedad. Finalmente, alcanzaran la liberacion
(moksha). Habiendo alcanzado la calidad de humano (ménavatva), deben hacer esfuerzos por
elevarse al nivel de la divinidad (Madhavatva). ¢De qué sirve si permanecen en el manavatva por
siempre? Deben desarrollar una mente pura (sanmathi) para elevarse al nivel de lo divino. La
unidad confiere pureza lo cual a su vez lleva a la divinidad. Por ende, todos deben estar unidos.

246



Pertenecen a la raza humana. Pertenecen a una sola familia. Por lo tanto, deben conducirse como
hermanos y hermanas. La ausencia de tal espiritu disminuira la pureza y los alejara de la divinidad.

Discurso Divino de BSSSB

26 de febrero de 2006

No limiten al Todopenetrante Brahman con nombres y formas

247



32. LARELATIVIDAD Y LA ESPIRITUALIDAD

El edificio de la fisica clasica se construyd sobre la base de las leyes newtonianas. Estas
leyes surgieron y se cumplen para un sistema de observacion invariante en el tiempo y en el
espacio.

A velocidades bajas (inferiores a una milésima de c®), las leyes de la fisica clasica son
satisfactorias; ellas presuponen un espacio plano y el transcurrir del tiempo entre dos sucesos
Ay B invariable o absoluto.

Los resultados de los experimentos llevados a cabo a grandes velocidades (cercanas a c),
no compaginan o muestras divergencias con las predicciones de la fisica newtoniana. Esto
amerito replantear o modificar los fundamentos de ella.

En un experimento llevado a cabo a fines del siglo XI1X, sobre la traslacion de la tierra,
por medio de una técnica luminica, empleando el interferometro de Michelson; se esperaba
que la velocidad de la tierra (30 km /s) se sumara o se restara a la velocidad de la luz. Esto se
comprobaria al observar el desplazamiento de las franjas de interferencia; las cuales, para
asombro de los investigadores, permanecieron estaticas.

Las conclusiones a las que llegaron por el experimento del interferébmetro y por otros
fueron las siguientes:

12 La propagacion de la luz es is6tropa. La velocidad c es un invariante,
una constante universal, cualesquiera que sean los movimientos de la fuente
luminosa del observador.

22 El principio de relatividad, valido en mecénica clésica, sigue siendo
vélido en odptica y electromagnetismo. No puede detectarse las traslaciones
uniformes por medio de las ondas electromagnéticas (entre ellas la luz), como
tampoco era posible por medio de la mecéanica. Por consiguiente, puesto que no
se puede sumar ni restar ninguna velocidad a la velocidad de la luz, se hizo
evidente gue convenia modificar la mecanica clasica.

UNIVERSITAS. Gran Enciclopedia del Saber
Tomo 10 Materia y Energia
La Relatividad. Paul Couderc

La explicaciéon del comportamiento de los experimentos fue aclarado por los profundos
analisis realizados por Albert Einstein en su Teoria de la Relatividad, a partir de 1915. La
Teoria de la Relatividad nos establece que el tiempo, la longitud, la velocidad y la masa
dependen de la velocidad en que se desplaza el observador. De esta forma tenemos:

% Velocidad de la luz: 300.000 Km /s
(Segun las mejores medidas directas de la velocidad de la luz en el vacio es: ¢ = 2,997929 x 10° m/seg )

248



Fig. 32.1 Anotaciones de Albert Einstein

1) EIl tiempo no es absoluto, éste varia segun la velocidad de desplazamiento del

observador.

Consideremos dos sucesos A y B, separados por un tiempo t,, observados desde un
sistema galileano S™. Estos mismos sucesos al ser observados desde otro sistema
galileano S’, animado por una velocidad de traslacion v en relacion a S, su tiempo de
separacion t viene a ser:

Ec. 32.1

A éste fendmeno es llamado dilatacion del tiempo. Los tiempos t, y t son los
tiempos vividos por cada uno de los observadores.

2) Sea ly la longitud medida desde un sistema en reposo S. Al medirla desde otro
sistema S’ con velocidad v de traslacion en relacion a S, tenemos que su longitud es la

siguiente:
2
' VO

Ec. 32.2
Es el fenémeno de contraccion de las longitudes.
3) La masa de un cuerpo varia y ella esta en relacion con la energia que el cuerpo

almacena. Considere a my como la masa de un cuerpo en reposo. Si a éste cuerpo se
anima con una velocidad v, su masa viene a representar:

"0 Sistemas en movimiento relativo uniforme y rectilineo

249



Ec. 32.3

Nétese que el radical ~/1—v?/c® sélo tiene existencia real cuando v es inferior a c.
Esto nos indica que, en el universo, la velocidad no puede alcanzar ni sobrepasar de la
velocidad de la luz (c).

... la masa en reposo M, aparece como la inercia de una energia interna
E, y la relacion entre masa y energia es la formula célebre:

E =mc?

Ec. 324

UNIVERSITAS. Gran Enciclopedia del Saber
Tomo 10 Materia y Energia
La Relatividad. Paul Couderc

En el universo todo es relativo a la velocidad de desplazamiento.

El radical +/1-v®/c® puede ser extraido de la ecuacion de la elipse (Ec. 2.2) al
despejar la variable y:

X
y= b l—?
Ec. 32.5

En este caso:

J1-v?/c? =\1-x*/a?
Ig. 32.1

Esto nos permite hacer las siguiente analogia: x = v y a = c. De esta forma las
ecuaciones deducidas segun la teoria de la Relatividad, que consideran al universo como un
campo eliptico, son aplicables a los parametros del lingam en estudio, respetando, por
consiguiente, uno de los axiomas’* de Euclides, sobre la geometria, donde afirma: “Las

™ En la geometria clasica: Los axiomas eran verdades evidentes por si mismas, que no necesitan, por ello,
demostracién; y que tampoco podrian tenerla, pues esos axiomas eran precisamente los que hacian posible las
demostraciones. El axioma era una verdad de evidencia intelectual. (Ldgica e Introduccién a la Filosofia)

250



magnitudes que coinciden son iguales”.

Haciendo cambio de variables, tenemos:

a=c Amor de Brahma =Velocidad de la luz
X=V Amor = Velocidad
b=1 Apego = Longitud
m = Conciencia Conciencia = Masa
Ig. 32.2

Que tu amor fluya hacia los corazones de los demas. El agua estancada
se vuelve fétida; las aguas que corren son frescas y limpidas. El amor es
Bienaventuranza, el amor es poder, el amor es luz, el amor es Dios.

La Verdad. ;Qué es la Verdad?

Al igual que las relaciones de la fisica, los pardmetros espirituales del apego y la
conciencia no son absolutos y cambian a medida que el amor aumenta.

12 En cuanto al tiempo podemos evidenciar como el intervalo de dos eventos es
relativo si son observados en diferentes dharmas y éste transcurre mas
lentamente cuando la intensidad del amor aumenta, es decir, se dilata.

En la vida humana, el tiempo es de lo mas importante. Deberiamos
hacer un esfuerzo por reconocer este Principio del Tiempo. Los afios son como
horas, los meses como minutos y los dias como segundos. Encontramos que las
manecillas de un reloj representan las horas, los minutos y los segundos. Oimos
el sonido del reloj aun sin nuestro propio conocimiento. Las tres manecillas del
reloj se mueven constantemente, nadie sabe cuando llegara la hora acordada.

Discurso Divino de Bhagavan Sri Sathya Sai Baba
Désara Sandesh
15 de Oct. 1999

22 El valor del apego (b) es relativo, al aumentar el amor los apegos se contraen 0
tienen menos poder de sujecion.

Hoy tu desazén puede deberse a la conducta de alguien que se portdé mal contigo, y no
es precisamente la caridad lo que te anima a su respecto sino el deseo de venganza, que se
puede expresar de la manera mas sutil. Entonces la propuesta del amor te descoloca, vuelve
inatil tu orgullo, te obliga a deponer tus armas y a dejar de lado las barreras detras de la
cuales te situaste. Esto requiere un gran esfuerzo, un gran esfuerzo de caracter; no es facil.
Hace falta una buena dosis de grandeza para llevar a cabo una conducta asi. Pero la gracia
del Sefior se agrega siempre al amor que uno brinda. Swami esta dispuesto a estimular al
devoto que, habiendo sido herido, elige responder desde el amor cualquier ofensa recibida.
Esto no quiere decir aceptar pasiva el dafio o la mortificacion, por el contrario, significa una

251



accion que dard como fruto la transmutacion de la energia intercambiada, para que el dafio
potencial no sea tal, no sea recibido ni continGe actuando dentro de ustedes — esto sucede sobre
todo cuando recuerdan una y otra vez el episodio — y con el propésito de que la
intencionalidad del otro que quiso lastimar también varie y éste se abra a la aceptacion y la
concordia.

Sai Baba, el Sefior (48)

3% ElI Amor de Brahma es maximo vy, al igual que la luz, es inalcanzable en el
universo. No se puede afiadir ningun amor al Amor de Dios. EI Amor de Brahma
es un amor limite absoluto insuperable.

Cuando hacen amistad con Dios, las tres gunas se alejan de ustedes. El
ego, la ira y los celos se van. Cientificamente también, la sangre va hasta la
coronilla y luego circula de regreso. Cuando va alld y regresa, se produce
velocidad, circula mas rapido. Este es un punto muy importante en la vida.
Conversaciones con Sai Baba
2
El radical ,/1-— sOlo tiene existencia real cuando x es inferior a a. En el
a
universo no existen amores infinitos. Vivimos en un universo cuya trama son los gunas
y donde el amor relativo no puede igualar al Amor de Dios (La fusion se realiza en el
universo trascendental).

Dios es todo, el vasto océano de amor que penetra el Universo. Ustedes son como las
olas de ese océano, parte del mismo, y sin embargo, en apariencia separado. Esa separacion
es ilusoria, un estado momentaneo como la ola que se separa del océano por breves instantes y
luego se hunde en el cuerpo del océano para volverse una parte invisible del todo.

Yo Soy ese todo y ustedes son una parte. Si sélo pudieran llegar y elevarse hasta los
niveles mas altos de conciencia, entonces habran comprendido su divinidad innata y empezaran
a vivir en completa armonia con el Dios Omnipresente.

El amor es el Unico camino que los sacara de la ignorancia y de la oscuridad. Eleven
su mirada a los cielos y contemplen la gloria de Dios y de toda la creacion. Miren hacia dentro
y tengan la seguridad de que son parte de esa creacion. Abran sus corazones y dejen que el
amor se expanda para que sus propias vidas se transformen y entonces, a través de sus propios
pensamientos, acciones y amor, podran ayudar a transformar las vidas de todos los que los
rodean.

AMOR, AMOR, AMOR, ése es Mi mensaje.
Mensajes de Sai para ti y para mi. Vol. Il
Amor, Amor, Amor (I)

4% La conciencia de un individuo es variable, en funcion de la energia (amor) que

el cuerpo almacena y, siguiendo las expresiones matematicas, podemos observar
que la conciencia m aumenta con el amor x. VVemos por otra parte que si x fuera
igual a a, el denominador se anularia y m llegaria a ser infinita. Cuando un
corazén se aproxima al amor a, su conciencia llega a ser tan grande que no
puede recibir ninguna aceleracion adicional: ello ayuda a comprender que a sea
un amor limite. Pero la energia acumulada en el cuerpo que se mueve es una
energia cinética, y por consiguiente la energia cinética esta relacionada con la
conciencia.

252



Una vez que se eleven y vivan en esos niveles superiores de conciencia, todos aquellos
sucesos cesan de tener el mismo significado y ejercen asi, cada vez, menos influencia sobre
ustedes. En cambio, permanecen felices y calmos en todo momento, simplemente observando
coémo los sucesos vienen y van, porque es lo que hacen. No son ni importantes, ni tienen
consecuencias duraderas.

Nunca se subestimen no se involucren en los sucesos que se estan produciendo. Por el
contrario, busquen a Dios y aférrense a Sus valores eternos, sabiendo en todo momento que
ustedes y Dios son uno. Esa es la expansion de conciencia que todos deberian buscar. Ella
traerd a sus vidas el gozo y la bienaventuranza, en vez de la frustracién y la desilusion que la

mayoria esta sufriendo en el presente.
Mensajes de Sai para ti y para mi. Vol. Il
Expansion de la Conciencia

La conciencia en reposo m, aparece como la inercia de la energia interna E.

La energia aumenta con el desarrollo de la conciencia que a su
vez es consecuencia del desarrollo del amor.

253



REFLEXIONES

Sélo por medio de la Gracia Divina se puede alcanzar y superar la velocidad de la luz y
fundirse con la Divinidad.

¢Queé es la liberacion? Es terminar con el ciclo constante de nacimientos y
muertes.

¢Por qué querria liberacion el hombre? La querra sélo cuando, como resultado
de muchas vidas se haya purificado y entonces, al fin, empezara a ver la diferencia entre
la verdad y la ilusion. En efecto, la verdad surge del interior, es un despertar interno que
empieza como una pequefiisima luz que brilla en la oscuridad y que ternita como un faro,
irradiando la luz, la verdad el amor de Dios (...) Ustedes son Mis propios hijos, chispas
de la divinidad, separados y sin embargo, todavia partes de Mi Mismo.

Solamente si miran hacia adentro, encontraran paz y liberacion. Yo estoy alli,
residiendo en sus corazones y esperandolos pacientemente. Ha llegado el momento para
que todos Me encuentren, no en alguna tierra lejana sino dentro del propio corazon.
Cuando Me encuentren, querran una sola cosa en la vida: Liberacion, o sea, union con
Dios. Tal es la meta del hombre.

Mensajes de Sai para ti y para mi.
Vol Il
Liberacion (1)

Para alcanzar el Amor, es necesario comprender, contemplar
y Servir.

El numero ¢ es evidente a partir del elemento 5 de la sucesion, el cual indica el
momento en que se produce un desequilibrio en los gunas y aparece el mundo. En los
primeros valores de la sucesion todo esta en equilibrio, en total quietud, y de esta forma la
proporcién aurea no se manifiesta.

Nuestra encarnacion sucedio a través de un apego (b), no superado o trascendido. Este
valor es una cantidad de energia cuantificable, aunque no esté a nuestro alcance calcularla. La
creacion de la materia (Prakriti) ocurrio en la sucesién 5. Antes de este punto, los elementos
indispensables para la produccion de la materia estaban en total quietud.

Podemos utilizar este valor, 5, cdmo el principio generador de la materia y tomarlo
como b = 5, de modo que al introducirlo en la Ecuacion de la Evolucién (Ec. 16.2), en el
punto de sabiduria (Ec. 17.1), podemos calcular la velocidad maxima (V= Es, C = a ) que
puede soportar un cuerpo antes de convertirse en luz. De esta forma, tenemos:

Vmax=C b2 -1
b

Vmax=C 52 -1
5

254



max 5

1g. 32.3
. . : _ b? -1 _ _
Esta igualdad también puede ser escrita como: V,_, =cC 5 con b= 5, tenemos:

V... =C€J/0,96. Esta expresion estd de acuerdo con la relacion utilizada para calcular la
velocidad de la luz en una sustancia material como el vidrio y el agua, con un coeficiente

dieléctricoKe: V.. =¢C Ki

max
e

El coeficiente K, de una sustancia es una medida de la polarizacion, o sea, de los

efectos de orientacion producidos por los campos eléctricos sobre las cargas
situadas dentro de la sustancia.

Fundamentos de Fisica Il.

Electricidad y Magnetismo

La igualdad 32.3 nos dice que la velocidad maxima que puede alcanzar un cuerpo con masa
en el universo es, aproximadamente, 97,979% la velocidad de la luz.

Las iméagenes son la respuesta a aquellos que van por ahi preguntando
“¢Donde esta Dios?” La verdad es que Dios estd presente en cada dtomo. Cada
atomo representa el poder de la Divinidad, cada atomo merece ser adorado.
Todos los objetos en la creacién tienen que respetarse. Los hombres deben
cultivar este sentimiento de reverencia hacia todas las cosas.

Sin embargo, creyendo que el cuerpo fisico es permamente y lo es todo,

los hombres desperdician sus vidas persiguiendo lo efimero y lo transitorio.
Eterno Conductor
Volumen. XII, Numero 3
La adoracién de imagenes y la omnipresncia de Dios.

En el universo todo es relativo (hasta dios es relativo), de esta forma,
no existe un campo unificado pero si, un punto unificado.

Al tomar la V. VY aplicarla a las ecuaciones de la relatividad, se
puede obtener un valor limite para el espacio y el tiempo en el contorno del
universo. Este punto de generacion de la materia y de la vida, puede ser
tratado para conseguir la afiorada teoria de la gran unificacién (TGU) y
eliminar todos los infinitos.

255



33. PENULTIMO CAPITULO

El universo y su composicion emergieron de un plan en la mente del Todo. Por el hecho
de ser mental, el universo esta sujeto a maya.

“La maya es la causa de todo este Universo, pero no es la causa de Dios.

Yo soy la autoridad que gobierna la maya. Este Universo que es producto de la

maya se mueve y se comporta de acuerdo con Mi voluntad. Asi pues, quien esté

apegado a Mi y actlia de acuerdo con Mi voluntad, no podra ser lastimado por la

maya. La maya reconoce su autoridad también. Para vencer a la maya, el Unico

método es adquirir el conocimiento de lo universal y redescubrir tu propia
naturaleza, también universal.”

El Gita de Sathya Sai Baba

Capitulo XII

Dios nos puso en el escenario con el juego de descubrir y destruir las trampas ilusorias
que nos distraen y nos desvian de conseguir la meta final de la unién con la Divinidad.

En el campo de juego existen dos contrincantes: La Divinidad, con sus jugadores: La
Verdad, La Paz, EI Amor y La No Violencia. Estos jugadores representan la Realidad.

El otro contrincante, pertenece a la naturaleza, con sus jugadores: el cuerpo, el intelecto
y la mente. Son irreales porque estan sujetos a cambio.

La batalla se establece en el campo de la vida y deben respetarse ciertas normas y
leyes, que si son violadas ocasionan castigo o penalizacién. Ganar el partido significa
alcanzar las cuatro metas de la vida humana: Rectitud, Prosperidad, Deseo y Liberacion.

En la vida, el hombre confunde el amor con el apego y el conocimiento con el
conocimiento mundano.

El amor es el inverso del apego
El conocimiento es concientizar: YO SOY YO
El amor es conocer y servir

Hay dos aspectos de la educacion: uno implica hechos referidos al
mundo externo y compartirlos con los estudiantes. El otro es Educare. Educare
supone la obtencion de un profundo entendimiento del conocimiento que brota
desde adentro y es transmitirlo a los estudiantes. Pero el sistema educativo
moderno le da a los estudiantes sélo conocimiento sobre el mundo externo. Es la
cultura o el refinamiento lo que puede desarrollar una buena personalidad y no
este tipo de educacion. Por eso, ambas, educacion y cultura son importantes.

Pizarra de Prashanti Nilayam
22 de julio de 2005

Dependiendo del grado en que se sigan las virtudes aconsejadas por Krishna, la persona
sigue la trayectoria de un nivel evolutivo acorde con el grado de conciencia desarrollado.

Al no seguir el dharma somos presa de los ataques de los enemigos: lujuria, ira, codicia,
orgullo y maldad.

256



La gente, en todo el mundo, no sabe que es divina. Ni siquiera se da
cuenta de lo que significa ser humano. Tiene ego, ira, codicia, envidia, lujuria,
odio. Estas no son cualidades humanas; son cualidades animales.

Mi Babay yo
Conversaciones con Sai Baba
20 de enero de 1981

Todos poseemos la misma cantidad de energia; la diferencia radica en como esta
energia se distribuye en sus componentes potencial y cinética.

La evolucion corresponde al aumento de conciencia que esta relacionado directamente
con el aumento del Amor (E = Amor, Ig. 15.1).

En la vida la maya es muy poderosa. La lucha es constante y siempre esta presente la
posibilidad de ser victimas de una emboscada. Practicando las virtudes aconsejadas por
Krishna, lograremos estar atentos y no dejarnos dominar por las seducciones de maya.

“10h Serior! ;Cudles son las cualidades que debe tener un sabio?”
Krishna contesto: ‘jPartha!l Debe tener las veinte virtudes en buena medida.
Preguntaras cuéles son. Te las diré; escucha. Pero no concluyas por esto que
teniéndolas todas se alcanza la meta. La meta es la inmortalidad (amrita
tattva) y sélo puede alcanzarse mediante la propia visiébn de Dios
(Brahmasakshatkara), el experimentar a Dios (Brahman) como ‘todo esto en
verdad es Brahman’ (‘Sarvan Khalvidam Brahman’). Cuando el Conocimiento
es pleno, el ‘conocedor se convierte en lo conocido” (‘Brahmavid Brahmaiva
Bhavati’).

El Gita de Sathya Sai Baba
Capitulo XXIII

El entrenamiento para la batalla pasa por llevar una vida sana y seleccionar los alimentos
que permitimos ingrese en nuestro interior. Los alimentos deben ser satvicos, tanto a nivel
fisico, mental y verbal. Entre ellos tenemos:

% Comida vegetariana. No industrializada

%+ Abstenerse de bebidas intoxicantes

% No fumar

%+ No tomar café ni té

++ Compafiias con personas que persigan el fin espiritual

¢+ Uso de la palabra: “hablar suave y amorosamente”

++ Escoger el tipo de mensajes que se reciben por los sentidos a través de
los medios publicitarios: Programas televisivos, Peliculas (cine),
Mdsica, Anuncios publicitarios, etc.

++ Ejercicios fisicos que no inciten a la violencia ni a la competencia, por
ejemplo: Yoga, Tai — Chi, Danza, etc.

¢+ Lecturas que conduzcan a la elevacion espiritual y a tener presente al
Todoabarcante, Todopenetrante.

257



El hombre tiene que seguir el camino de la verdad para adquirir sabiduria. Se dice: “Habla
la verdad, habla agradablemente y no digas una verdad desagradable” (Satyam Bruyat, Priyam
Bruyat, Na Bruyat Satyam Apriyam). Estas tres cosas corresponden, respectivamente, a los valores
dharmicos y a los valores espirituales. Todo esta contenido en la verdad. No necesitan visitar
templos en busqueda de Dios. La verdad es realmente Dios y es Todopenetrante. Confiere
abundancia y prosperidad a todos. Por ende, sigan el camino de la verdad, practiquen la rectitud.
Adquieran sabiduria. Para toda esta practica espiritual (Sadhana), el comer el alimento apropiado es
el primer paso. Purifiquen el alimento ofreciéndolo a Dios. EI Alimento es Brahman (Annam
Brahma). Consideren el alimento como verdaderamente la forma de Brahman. La esencia del
alimento (Raso Vishnuhu) que se extiende a todas las partes de su cuerpo es la propia forma de
Vishnu (Vishnu Svarupa). EIl que come el alimento es la encarnacion misma del principio de Shiva
(Bhokta Devo Maheshvara). Una vez que el hombre desarrolla tales sentimientos sagrados, él se
vuelve Shiva mismo.

Discurso Divino del 23 de noviembre 2002
Escuche a Amo del Universo y transformense en seres humanos ideales

El vicio genera enfermedad. Los malos pensamientos y habitos, la mala
compafiia y la mala comida son la causa principal de la mala salud. Arogya
(buena salud) y Ananda (felicidad) van de la mano. Cuando la mente es feliz, el
cuerpo se encuentra libre de enfermedad. La complacencia en malos habitos es la
causa principal de la enfermedad, tanto fisica como mental. La codicia afecta la
mente y la decepcion trae depresion al hombre. Este puede justificar su existencia
s6lo por el cultivo de las virtudes. Solo entonces se convertird en un digno
candidato para la Divinidad.

Pizarra de Prashanti Nilayam
27 de julio de 2005

Cuida tus pensamientos porgue se volveran palabras
Cuida tus palabras porque se volveran actos
Cuida tus actos porque se haran costumbre
Cuida tus costumbres porque forjaran tu caracter
Cuida tu caracter porque forman tu destino
Y tu destino sera tu vida
Mahatma Gandhi

Con respecto a la alimentacion correcta, hay una rama de los Vedas que se encarga de su
ensefianza. Esta ciencia es el Ayurveda (Ciencia de Vida o la Ciencia de la Longevidad).

El Ayurveda ensefia que el hombre es un microcosmos, un universo dentro de él mismo,
y considera que su existencia estad intimamente relacionada con la manifestacion césmica.
Esta “Ciencia de Vida” tiene mas de 5000 afios y ha sido el origen para el desarrollo de la
medicina en otras culturas.

Nosotros estamos discutiendo que Ayurveda, la “ciencia de vida” como la
medicina original del mundo. Todavia Ayurveda es més que esto; es una ciencia
espiritual. Este es el aspecto mas importante de Ayurveda.

The Ayurveda Enciclopedia
Chapter 1

Overview of Ayurveda
Spiritual Ayurveda

258



El objetivo es reformar la mente de tantas asociaciones, costumbres y reacciones; que
no tienen por qué ser asi, que solo nos han llevado a la desdicha y a la intranquilidad y llegar
hasta su eliminacion.

Deberiamos entender que el hombre es la mas grande de las creaciones de Dios. ElI hombre
no debe caer victima de bajos deseos y pasiones. En ese caso, equivaldria a trocar un precioso
diamante por algunos trozos de carbon. La vida del hombre debera estar dedicada al mas alto
proposito. En una época en que el hombre esta dispuesto a trocar su glorioso destino por placeres
sensuales transitorios, y el pais se encuentra al borde de una crisis, necesitamos mas que nunca de la
fuerza e inspiracion de nuestros antiguos valores espirituales y morales.

El hombre no ha nacido para comer, beber, dormir y entretenerse. Es el heredero de la
inmortalidad, el buscador de la Verdad eterna, y tan s6lo a través de ella puede alcanzar su meta
definitiva. Lo Unico que puede salvar al hombre es tomar conciencia de ello. Al nivel mas sensual, el
hombre no difiere de los pajaros y los animales. Si mantiene ante si, de preferencia, este objetivo
inferior y se aferra a sus bajas pasiones y deseos, ¢qué sentido tendrian entonces la educacion, las
posiciones o los diplomas? Los hombres deberian cultivar la ciencia, el saber correcto, la sabiduria,
la mente esclarecida y otras cualidades positivas; deberian llevar a la préactica, en sus vidas, las
verdades para los demas.

La Pureza Absoluta o la perfeccidén no son algo que esté fuera de la capacidad humana. Sin
embargo, para alcanzar este absoluto de verdad, belleza y bondad, el hombre tiene que luchar
esforzadamente. Debe empefiarse en un esfuerzo incesante, un profundo entendimiento y una severa
disciplina (Shadana). EI hombre deberia considerarse a si mismo como representantes de la
Divinidad y no unicamente como “hombre”. Es su deber cultivar aquellas cualidades que reflejan lo
divino dentro de él. Deberia desarrollar estas cualidades divinas e irradiarlas en la sociedad que lo
rodea. Esto representa el mejor y Unico remedio apropiado para muchos de nuestros problemas
contemporaneos. En lugar de convertir nuestras vidas en algo artificial, tendriamos que hacerlas
naturales y gozosas. Es nuestro deber el compartir las bendiciones de nuestra libertad y alegria
interior con todo lo que nos rodea en la sociedad. Esta es la verdadera fraternidad humana. Nuestras
Organizaciones Sai deberian tener siempre este objetivo frente a los o0jos. Todos son hijos de Dios.
Todos son hermanos y hermanas. Esta universalidad del parentesco es posible que se logre
Unicamente a través de una motivacion espiritual y actos de bondad y amor desinteresados.

Por ello deberia crecer mas y mas la aversién al pecado y a la injusticia, por una parte, y el
profundo amor a Dios por otra; sélo entonces, amados y apreciados mios, podra construirse y
cimentarse firmemente ese amor universal. La ira, la envidia, el odio, el orgullo, la ostentacion y
otras de estas cualidades demoniacas deberian ser arrancadas de raiz del corazon humano; esta
limpieza ayudara a elevar en el corazon humano las cualidades divinas que son el Amor, la Verdad,
la Paciencia, la Alegria, etc. S6lo para el hombre cuyo corazén es puro adquiere algun significado la
Creacion de Dios. La divinidad no puede sino provenir de Dios y no del Demonio. “Raso Val Sah”
son palabras de una antigua escritura: “Es solo en Raso (pureza de sentimientos) que mora Rasa (la
dulzura divina)”. Les hago llegar este sagrado mensaje. Permitan que esta divina aspiracion resida y
crezca en todos los corazones y dejen que todos gocen de su bendita dulzura. Sai es el residente en
cada corazén. Es el que confiere el Amor, porgue EI mismo lo encarna.

Espero que tu mujer esté alli, ayudando en todas las actividades de las Organizaciones Sai.
Bendiciones a todos los trabajadores, tanto hombres como mujeres, de parte de las organizaciones
Sai de aqui.

Carta de Sathya Sai Baba dirigida al Sr. Charles Penn el 4 de mayo de 1973. Extraida del libro:
Mi Bienamado, de Charles Penn. P&4g. 16.

En el universo existe un limite, la velocidad e la luz, el Estado de Sabiduria. El
Absoluto es inconcebible, mas all4 de toda descripcion, no existe palabras para definirlo.

259



¢Como puede lo manifiesto visualizar lo inmanifiesto? ¢Puede el tiempo darse cuenta de su
transcurrir? EI Unico camino que nos queda es la devocién, el desapego y el servicio, es decir,
vivir en amor, eliminar el ego y realizar el amor. El ego es como una prision. La energia del
yo y de lo mio limita nuestra energia. El amor permite experimentar la unidad y asi, eliminar
el sufrimiento.

El amor es la ausencia del ego. Las acciones generan el lingam (crean el universo) y
deben ser ejecutadas por la accion misma, por amor, sin apego a los resultados, como un acto
de Devocidn y Sabiduria.

Donde quiera que la Verdad, el Deber, la Ecuanimidad y el Amor son
recalcados, por cualquier maestro, donde quiera que se encuentre, ahi tenemos la
antigua sabiduria. En tanto que el hombre sea capaz de amar, existird la
rectitud, no lo dudes. Cuando ese amor queda fijado en el Sefior, tus estructura
mental sufrird lentamente y constantemente un cambio revolucionario; el
hombre entonces, participara de las tristezas y alegrias de sus semejantes; en
adelante, él establecera contacto con la fuente misma de felicidad que estad méas
alla de las ganancias y pérdidas de este mundo. EI Amor dirigido al Sefior se le
Ilama devocidn, y este es el més facil de todos los senderos para alcanzar la
meta.

¢Qué es la Verdad?
Capitulo V
Verdad, Deber, Ecuanimidad

(5)

Practiquemos el “Recuerdo de Si” de nuestra verdadera realidad:
Sat-Chit-Ananda y la conciencia de contar con la Proteccion y Amor
del Padre

El que se considera libre es en verdad libre, y quien se considera ligado
permanece ligado. Recondzcanse constantemente como eternos, ilimitados,
Conciencia-Bienaventuranza, y seran libres y felices. En tanto se limiten a la
conciencia del cuerpo, seran como un leén andando alicaido en una mohosa
cueva. No se sientan satisfechos diciendo Yo soy el cuerpo'. Rujan y digan 'Yo
soy el Absoluto Universal. Yo soy todo lo que fue, es y sera’. La mezquindad, el
ego, el tiempo y el espacio se alejaran de su corazén y seran conscientes de su
propia Divinidad.

Mensaje del Dia
16 de febrero de 2005
Publicado en la Pizarra de Prashanti Nilayam

El altimo capitulo cada quien tiene que escribirlo con la tinta indeleble
de la devocion.

Cuando el Buda obtuvo al fin Su Iluminacién meditando a los pies del bodhi, dice la leyenda,
que permanecid inmovil, absorto, absolutamente atento por siete dias. Al cabo de ese tiempo se puso
de pie, dio siete pasos atras y permanecié observando durante siete dias el sitio de Su lluminacion.
Todavia dedicé otros siete dias mas a ir y venir entre esos dos puntos cuyo simbolismo es que uno de
ellos representa la experiencia de lo Absoluto, y el otro la de lo relativo. Al cabo de la tarea exclamo:

260



“;Cuantas veces he vivido sin conocer al Hacedor de este cuerpo!
jCuantas veces he nacido para buscarlo! Es doloroso volver a nacer... pero
ahora te he visto, jOh, Hacedor! Todos los deseos se han apagado: la
sabiduria ha sido concedida. No construirds este cuerpo, otra vez...”

Era el Buda, despierto en lo Absoluto, lluminado para siempre, sin embargo, una voz
interior no cesaba de repetir: ¢Para qué revelar esta verdad? El necio y el egoista no la van a entender;
es demasiado profunda, inexplicable... Esto no se puede ensefiar... Brahma mismo como Dios tutelar
del pasado se hizo presente y le dijo: “jPor favor, ensefia!” y Buda dijo: “Si, voy a ensefiar, pero no la
sabiduria, no la naturaleza budica, que no puede ser ensefiada, lo que voy a hacer es mostrar el camino
hacia esta naturaleza budica; el camino de la verdad”.

Alice Dais. Argentina
Revisién Betty Richard
Abril 2001

Swami nos muestra el camino, pero cada quien debe caminarlo
con sus propios pies, con la vista puesta en la meta (moksha),
respetando las sefales de transito (dharma), evitando de esta

forma las distracciones del paisaje (maya), que pueden ocasionar
un accidente de consecuencias lamentables (estancamiento o
degradacion).

Una teologia universal es imposible, mientras que una experiencia
universal no s6lo es posible sino necesaria... Sélo cuando ésta se alcanza es
posible la consistencia porque sélo entonces se acaba la incertidumbre.

Un Curso de Milagros
Clarificacién de términos
Introduccion (2.)

iMis queridos! Llegara el tiempo en que todo este suefio se
desvanecera. Habra de llegar el momento a cada uno de nosotros cuando
encuentre que todo el universo ha sido un simple suefio, cuando encuentre que
el Alma es infinitamente mejor que su entorno. En esta lucha a través de lo
que llamamos medio ambiente, llegara el momento en que habremos de
encontrar que estos medios ambientes eran casi nada en comparacion con el
poder del Alma. Es solo cuestion de tiempo, y el tiempo es nada en el infinito.
Es una gota en el océano. Podemos permitirnos esperar y estar tranquilos.

Con Bendiciones
Sri Sathya Sai Baba
Sélo queda decir:
iHARE KRISHNA, HARE KRISHNA, KRISHNA, KRISHNA, HARE, HARE

HARE RAMA, HARE RAMA, RAMA, RAMA, HARE, HARE
HARE BABA, HARE BABA, BABA, BABA, HARE BABA!

261



Quiero terminar esta investigacion con la letra de una cancion (VIDA),
interpretada por Paloma San Basilio. Cancién que por sus caracteristicas,
considero, es un canto devocional y por un poema (QUIERO CONOCER UN
IDIOMA), compuesto por mi amiga Omayra Bolivar. Con su tierno e inquisitivo
corazon, sin necesidad de las matematicas, describe la Verdad — Verdadera —
Universal.

262



VIDA

Nadie sabe de donde vienes
Ni la fuerza que te mantiene
Pero todos hablamos siempre de Ti
Cuando todo empieza a caer
Eres nuestra Unica salida
Vida, Vida, Vida
Gracias por vivir
Muchas gracias por estar aqui
He empezado a entender contigo
La sonrisa de un enemigo
Porque todo a Tu lado puede ser Verdad
Cuando la tristeza es azul
Tu la vuelves colorida
Vida, Vida, Vida
Gracias por vivir
Muchas gracias por estar aqui
Quiero verte mafiana
Como cada mafiana vida mia
No me saques la mano
Déjame que te siga
Donde Tu vayas yo voy
Eres el aire que respiramos
Eres el tiempo que atravesamos
Y Tus suefios siempre tienen final feliz
Eres la esperanza total
Cuando la esperanza estd perdida
Vida, Vida, Vida
Gracias por vivir
Muchas gracias por estar aqui
ADESTE FIDELES (Coro)
Eres la esperanza total
Cuando la esperanza esta perdida
Vida, Vida, Vida
Gracias por vivir
Muchas gracias por estar aqui
VIDA...

Salto Angel

El Auyan - Tepui
Cerro Venado
Canaima. Venezuela

(Luis G. Escovar / Rosa Maria Gijon / Carlos Gémez) (P) 1988

263



QUISIERA CONOCER UN IDIOMA

Quisiera conocer un idioma,

que todos pudiesen comprender,
que llegue a las entraiias,

que mueva el corazon,

que al oir sin palabras

no esconda la razén.

Que saque lo escondido
limpiando lo torcido,

lo oscuro,

lo incomprendido.

¢éSerd quizas la musica,

aquella que conmueve?

¢Sera las esculturas

gue trastocan el tiempo?

¢Sera un viaje de acuarela,
paletas de color?

¢Sera la poesia

gue en la emocion te hermana?
o ¢un simbolo geométrico,

cual teorema te atrapa?

No,

creo que es algo profundo,

inconsciente y humano,

gue impulsa al hombre a trascender las luces,
los espacios sin piso,

dimensiones abiertas

verdades infinitas,

eternas e intangibles

destruyendo a Babel.

Quisiera conocer ese idioma,
gue sin palabras sea
tolerancia, perddn,

amistad, simpatia, apoyo,
comunion.

Que solo en un momento,
contenga lo anterior.

264



Que se oculte sumiso alld en tu corazén
esperando que pidas,
dejarlo en libertad.

Que en forma sencilla
emane la verdad.

Que sea la llave eterna
Que te iguale con Dios.
Ausencia de miedo,
dolor o desazon.

Sea respeto a la vida,
extasiarte en un nifio,
creacion del Hacedor.
Inspirarte en las flores
plasticidad de aroma,
cristales de arco iris.

Y en tus manos hacer ver,

alcanzando en minutos... el remanso del ser.

iAh! Ya lo tengo.

Ya siento que he llegado.
Ese idioma si existe.

éLo quieres conocer?

Te hago una invitacion.

Levanta ya las anclas que mantienen tu barco

mecido por la playa,

balanceandose suave

sin tocar lo profundo,

y respira el valor de irte al horizonte,
fortaleciendo el alma

trasmutando la muerte,

dando un nuevo sentido

al diario devenir.

Solo escoge el camino

de un nuevo aprendizaje,

gue hace mas de un milenio

La Estrella delined,

Palabras de un Maestro,

Huellas de un Sembrador:

PORQUE NO HABRA NINGUN IDIOMA
SIMILAR AL... AMOR.

265



P
2 -
Y

Tengan siempre en mente el propésito y el significado de la vida
Y experimenten ese propésito y ese significado. Ustedes son
Eso, ésa es la verdad, ustedes y lo Universal son uno; ustedes
y lo Absoluto son uno; ustedes y lo Eterno son uno. No son lo
individual, lo particular, lo temporal. Siéntanlo, sépanlo.
Actiien en conformidad con eso. Una vez alguien fue a ver a
Ramana Maharshi y le pregunto: ‘Swami, he estado
meditando intensamente durante los iltimos dieciocho afios
pero he fallado en realizar el ideal en el cual me he
concentrado. ;Cudntos afios mds debo continuar?”. “No es
cuestion de nimero de afios. Tienes que continuar meditando
hasta que la conciencia de que lo estds haciendo desaparezca’.
Olvidense del ego, dejen que se disuelva y se funda en todas sus

capas de conciencia.

El Eterno Conductor
Vol. IV. Nim. 3

Om Shri Sai Mukti Pradaya Namah

Me inclino ante el Sefior Sai, que otorga la liberacion

266



BIBLIOGRAFIA

Bhagavad Gita. Argentina, Monte Avila Editores., 1977

Bronshtein, 1 y Semendiaev, K. Manual de Matematicas para Ingenieros y Estudiantes.
Moscu, Editorial MIR, 1977

Bustos, G. Sai Baba, el Sefior. Argentina, Errepar, S.A., 1994

Bustos, G. Baba esta aqui. Argentina, Errepar, S.A., 1995

Bustos, G. Cuando el Maestro llama. Argentina, Errepar, S.A., 1999

Davies, P. La Mente de Dios. Espafia, McGraw — Hill, 1993

Enciclopedia Salvat Diccionario. Salvat Editores, S.A.Espafia, Gréaficas Estella, S.A.,

1972

Fatone, V. Ldgica e Introduccion a la Filosofia. Venezuela, Editorial Kapelusz, 1984

Giménez, J. Matematica V. Venezuela, Ediciones Vegas, S.R.L., 1973

Goenka, S. Resumen de las Charlas del Curso de Diez Dias (Vipassana)

Grupo de Estudio Sri Sathya Sai. Espiritualidad y Ciencia. Argentina, Errepar, S. A., 1993

Hislop J. , Conversaciones con Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Argentina, Errepar, S. A.,
1990

Hislop, J. Mi Baba y Yo. Venezuela, Editorial Futuro, 1993

Kasturi, N. La Verdad ;Qué es la verdad?. Argentina, Errepar, S.A., 1990

Lindsay, R. y Margenau, H. Foundations of Physics. USA, Dover Publications, Inc., 1963

Lucas, R. Mensajes de Sai para ti y para mi. VVol. Il. Argentina, Fundacién Sri Sathya Sai
Baba de Argentina, 1989

Mazzoleni, M. Un Sacerdote Encuentra a Sai Baba. Argentina, Errepar, S.A., 1991

Mc. Martin, G. Recopilacion de los Mensajes de Sri Sathya Sai Baba. Argentina, Errepar,

S.A., 1993

Murphet, H. Sai Baba, Avatar. Argentina, Errepar, S.A., 1989

Murphet, H. Sai Baba, EI Hombre Milagroso. Argentina, Errepar, S.A., 1994

Murthy, M. De Sai hacia Sali, la gran aventura. Argentina, Errepar, S.A., 1993

Organizacién Sri Sathya Sai Baba. Fragmento de mensaje sobre Buda. Argentina,
Coodinacidn de devocion — Concejo Central

Parra, P. La Educacion de la Voluntad. Venezuela, Empresas El Cojo, 1927

Paulo Coelho. El Alguimista. Venezuela, Ediciones Obelisco, 1993

Pequefio Larousse llustrado Argentina, Ediciones Larousse Argentina, 1974

Roff, J. Caminos Hacia Dios. Argentina, Errepar, S.A., 1997

Sandweiss, S. Sai Baba y el Psiquiatra. Venezuela, Prema Universal, C. A.

Sears. Fundamentos de Fisica Il. Electricidad y Magnetismo, 1976

Sri Aurobindo. La Vida Divina. Libro Il. La Conciencia Infinita y la Ignorancia.
Argentina, Editorial Kier, S. A., 1971

Sri Sathya Sai Baba. Lluvias de VVerano en Brindavan. Tomo 4. Argentina, Errepar, S.A.,
1985

Sri Sathya Sai Baba. Mensajes de Sathya Sai V. México, Editorial y Distribuidora Yugs,
S.A., 1989

Sri Sathya Sai Baba. Mensajes de Sathya Sai VII. México, Editorial y Distribuidora Yugs,
S.A., 1990

Sri Sathya Sai Baba. Cursos de Verano. Vol. 2. Argentina, Errepar, S.A., 1990

267



Sri Sathya Sai Baba. El Bhagavata, Conocimiento Védico Devocional. Argentina,

Errepar,
S.A., 1990

Sri Sathya Sai Baba. Mensajes de Sathya Sai VIIl. México, Editorial Yug, S.A., 1990

Sri Sathya Sai Baba. Sobre el Amor Prema Yoga Argentina, Errepar, S.A., 1990

Sri Sathya Sai Baba. La Sabiduria suprema (Vidya). Argentina, Errepar, S.A., 1992

Sri Sathya Sai Baba. La Verdad. ¢Qué es la Verdad?. Argentina, Errepar, S.A., 1999

Sri Sathya Sai Baba. El Gita de Sathya Sai Baba, un torrente de sabiduria.Argentina,
Errepar, S.A., 1994

Sri Sathya Sai Baba. Ramakatha La historia de Rama 1. Mexico, Editorial Yug, S.A.,

1994

Sri Sathya Sai Baba. Lluvias de Verano en Brindavan. Tomo 6. Argentina, Errepar, S.A.,
1995

Sri Sathya Sai Baba. Divinas Palabras. Vol I1l. Argentina, Sai Ram, 1996

Sri Sathya Sai Baba. Sadhana el sendero interno. Argentina, Errepar, S.A., 1996

Sri Sathya Sai Baba. La Paz Suprema Prashanti Vahini. Argentina, Errepar, S.A., 1998

Sri Sathya Sai Baba. Once Upanishad Estudio practico de la realidad ultima. México,

Editorial Yug, S.A., 1998

Sri Sathya Sai Baba. La Senda de la Verdad Sathya Vahini. Argentina, Sai Ram, 1999

Sri Sathya Sai Baba. La Senda del Conocimiento Jiiana Vahini. Argentina, Errepar, S.A.,
1999

The Ayurveda Enciclopedia. USA, Swami SADA Shiva Tirtha. Ayurveda Holistic Center
Press, 1998

Un Curso de Milagros. USA, Foundation For Inner Peace, 1992

Universitas Gran Enciclopedia de Saber. Salvat Editores, S.A. Espafia, Litografia Roses,
S.A., 1979

Urantia Foundation. El libro de Urantia. USA, Andite Corporation, 1993

www.oracionesmilagrosas.com

http://groups.msn.com/SeguidoresdeSaiBaba

DISCURSOS DIVINOS

2da. Conferencia Mundial de la Juventud — Servid con Amor. 18 de nov. de 1999

Desarrollen Amplitud de Mente para Experimentar la Divinidad. 24 de jul. de 2002

Discurso Divino de Navidad. 25 de dic. de 1996

El Atomo — La Forma mas Sutil de la Divinidad. 23 de oct. de 2001

Escuchen al Amo del Universo y Transformense en Seres Humanos Ideales. 23 de nov. de
2002

Esfuércense por la Unidad, La Pureza y La Divinidad. 01 de enero de 2003

Eviten los Deseos y Alcancen la Proximidad de la Divinidad. 22 de julio de 2002

La Felicidad es union con Dios. 31 de oct. de 2001

La Vision del Alma. 21 de feb. de 1996

Misteriosas Manifestaciones de la Gloria de los Avatares. 30 de ago. de 2002

Realicen El Poder Magnético dentro de Si Mismos. 13 de mar. de 2002

Tengan Fe Firme en el Atma. 22 de feb. de 2001

Valores Humanos y Educacion. 26 de Jul. de 1999

268


http://www.oracionesmilagrosas.com/
http://groups.msn.com/SeguidoresdeSaiBaba

ElI Amor por dios, el temor al pecado y la moralidad en la sociedad. Gurupoornima.
6 de julio de 2009

REVISTAS

Aham Brahmasmi. Venezuela, 1996
Eterno Conductor. Volumen IV N° 3. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México,
A.C., 1987
Eterno Conductor. Volumen IV N° 5. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México,
A.C., 1987
Eterno Conductor. Volumen IX N° 3y 4. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1992
Eterno Conductor. Volumen IX N° 5. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México,
A.C., 1992
Eterno Conductor. Volumen V N° 10. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1988
Eterno Conductor.VVolumen VV N° 9. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de México,
A.C., 1988
Eterno Conductor. Volumen X N° 10. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1993
Eterno Conductor. Volumen X1 N° 10. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1994
Eterno Conductor. Volumen XII N° 11 - 12. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1995
Eterno Conductor. Volumen XII N° 3. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1995
Eterno Conductor. Volumen XII N° 4. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1995
Eterno Conductor. Volumen X111 N° 3. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1996
Eterno Conductor. Volumen XV N° 3. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1998
Eterno Conductor. Volumen XVI N° 3. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1999
Eterno Conductor. Volumen XVI N° 12, México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 1999
Eterno Conductor. Volumen XVII N° 8. México D.F., Centro Sri Sathya Sai Baba de
México, A.C., 2000
Eterno Conductor. Volumen XIX N° 2y 3. Venezuela, Jupiter Editores, C. A, 2002
National Geographic. Revista Oficial de National Geographic Society, dic. 2002

269



